# الب*حوث* المقاصرة البحوث المقاصرة

مجَلة علميّة مُحكِّمـة متخصصـة في الفقه الإسلامـــي العدد العاشر ـ السنة الثالثة ـ محرم ـ صفر ـ ربيع الإل ١٤١٧هـ ـ بولبو (نمون ـ اغسطس (اب) ـ سبنبر (ابلول) ١٩٩١م

## في هذا العدد

الأوراق النقدية حقيقتها عكمها الشيخ / عبدالله بن سليمان بن منيع مسائل في فقه الدعوة الدكتور / محمد محمد شتا ابوسعد

موقف المؤجر من تصرفات المستاجر

غير الجائزة شرعًا الشيخ/عبدانة شيخ محفوظ بن بيه

مسالة السماع لابن رجب الحنبلي الدكتورة/أمينة الجابر

تدريس الفقه لطلاب كلية الطب

ومدى الحاجة إليه (قضية للمناقشة) الدكتور/محمد عابد باخطمة

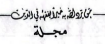
#### فتاوى المجامع الفقهية

- \_ استفسارات البنك الإسلامي للتنمية.
  - \_ انتزاع الملكية للمصلحة العامة.
- سندات المقارضة وسندات الاستثمار.

#### مسائل في الفقه

- حكم تزويج المراة نفسها أو غيرها
- حكم تخلي الولد عن رعاية والديه او احدهما.
  - حكم شراء المال المغصوب.
- حكم الهندسة الهادفة إلى التغيير في خلق الإنسان.

وثائـق ونصـوص. كتب ورسائل في الفقه.



# الفقهسة الم

ساسب وينس مريه والعبر لالركن بن مِسَن لاننيسَهُ

#### العنوان :

#### الملكة العربية السعودية

الرياض - البديعة شهال شرق مسجد الأميرة سارة ماتف: ٢٥١٨٧٢ ـ فاكس: ٢٣٥٢٢٩٧ ـ برقياً الفقهية

#### الاشتراكيات

نيمة الاشتراك السنوى للدوائر الحكومية والمؤم

الربالا للأفراد ١٠٠ ريال

□ حفر الباطن ـ ت: ٧٢٢٢٩٢

☐ الراغى - ت: ١٩٨٧٢٢ع

[MINTY: D-E NINT]

[الجوف - ت: ١٢٥١٨٨٢]

## سعر النسخة

۱۲ ریالا السعودية المغرب ۱۲ درما دينار الأردن ۱۲۰۰ ارتیه

موريتانيا الإمارات العراق دينار العربية ۱۲ درهما

٠٥٠ بيزه المتحدة YL, 18 البحرين

۱۰۰۰ دره ۸۰۰ ملیم تونس دينار الكويت السودان ۱۲ جنبها

ال ریالا ٥٦ لرة سوريا

TTETAE1\_TTE-14. 3-41

☐ تبوك ـ ت: ٢٢١٨١٢ <u>. ٢</u>٢٢١٨٦٤

□نجران ـ ت ۲۲۱۷۸۲

الوجه ـ ت: ٤٤٢٢٤٦٧

[البعة - ت: ١٢٢٢٦٦ع

[القربات ـ ت: ١٤٢١٢٩٦

#### 1, 14, 17 لاشتراك السنوى لـ أمريكا وكندا وأوربا

#### وكيل التوزيع: الشركة السعودية للتوزيع

Tar.1.1:5.34

الطائف.ت: ۲۲۲۱م۱۹۲۱ و ۲۶۹۱۸۲۱

□الخفجى ـ ت: ١٦٩١٧٧ ATVITIT\_ATVTOVO النبة النورة ـ ت ١٨٢١٨٨ ٨٢٢١٨٨

النبع-ت: £740777 □ الجبيل ـ ت: ۸۲۷۲۲۱۲ ـ د٧٥٢٧٢٨ □ الهفوف ـ ت: ۱۹۱۱۸۰

□جيزان ـ ت ٢٢٢٠١٠١ □ الرماض ـ ت: ١٩١٦٧٤١ \_ ٢٩١٦٧٢٧ }

| TTEATT-::- TYEATT

\_ حال \_ ت: ودو ۱۲۱ م\_ و۱۲ - ۲۲ و

ا ۱۲۲۱۲۷۸ : ۵- قشیر[ [التوادمي-ت: ١٤٢٢٢١١ [الاصاء\_ت: ١٢٧٧٠٧ه

تكون المراسلات على العنوان التالي:

الملكة العربية السعودية ص.ب: ١٩١٨ الرياض ١٩٤٤

# به العالم الرابع الرابع

## قواعدالنشر

تود هيئة انجلة أن تبدي للإخوة الباحثين أن قواعد النشر في المجلة تنص ما ما :

) أن يكون البحث المراد نشره مبنياً على الفقه الإسلامي.

ان ينصب البحث على القضايا. والمشكلات المعاصرة. والبحث
 عن الحلول النظرية والعملية لها في الفقه الإسلامي. ومفاهيمه
 المحمدة عند أهل السنة والجاعة.

أن يتصف البحث بالموضوعية، والأصالة، واتباع المنهج العلمي
 في البحث من حيث التخريج والإسناد والتوثيق.

 إن يكون البحث مما لم يسبق نشره في كتاب. أو مجلة. أو أي أداة نشر أخرى.

 أن يخم البحث بخلاصة تبين النبيجة والرأي. أو الآراء التي تضمنها البحث.

٦ ) أن يرفق بالبحث خلاصة له لترجمتها إلى اللغة الإنجليزية.

٧ ) ألا تقل صفحات البحث عن خمس عشرة صفحة.

٨ ) يكتب اسم الباحث ثلاثياً مع وظيفته العلمية إن وجدت.

 ٩) ينم تحكيم البحوث من قبل علماء متخصصين وفقاً الموذج ببين قواعد التحكيم. وإجراءاته..

١٠) سوف تدفع المجلة مكافأة عن البحث في حال نشره.

11) البحوث التي لا تنشر لا تعاد لأصحابها ما لم يطلب الباحث دلك.



|       | فهرس العدد                                                                      |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٤     | • رسالة من هيئة المجلة                                                          |
| ٧     |                                                                                 |
|       | الشيخ عبدالله بن سليمان بن منيع                                                 |
| ۲٥    | • مسائل في فقه الدعوة                                                           |
|       | الدكتور/ محمد محمد شنتا أبوسعد                                                  |
| ۸۲    | • موقف المؤجر من تصرفات المستأجر غير الجائزة شرعًا                              |
|       | الشيخ/عبدالله شيخ محفوظ بن بيه                                                  |
| 97    |                                                                                 |
|       | دراسة وتعليق الدكتورة/ أمينة الجابر                                             |
| ١٣٨ ( | <ul> <li>تدريس الفقه لطلاب كلية الطب ومدى الحاجة إليه (قضية للمناقشة</li> </ul> |
|       | الدكتور/محمد عابد باخطمة                                                        |
|       | • فتاوى المجامع الفقهية:                                                        |
| ٠٤٥   | _ استفسارات البنك الإسلامي للتنمية                                              |
| ۱٤٧   | _ انتزاع الملكية للمصلحة العامة                                                 |
| 1 8 9 | _ سندات المقارضة وسندات الاستثمار                                               |
|       | • مسائل في الفقه:                                                               |
|       | _ حكم تزويج المرأة نفسها أو غيرها                                               |
| ۱۰۷   | _ حكم تخلي الود عن رعاية والديه أو أحدهما                                       |
| ۱٦٠   | _ حكم شراء المال المغصوب                                                        |
| ١٦٢   | _ حكم الهندسة الهادفة إلى التغيير في خلق الإنسان                                |
|       | • وثائق ونصوص:                                                                  |
|       | _ الكلمة الموجهة من خادم الحرمين الشريفين                                       |
| عزيز  | الملك فهد بن عبدالعزيز وصاحب السمو الملكي الأمير عبدالله بن عبدال               |
|       | ولي العهد ونائب رئيس مجلس الوزراء ورئيس الحرس الوطني إلى                        |
| 170   | حجاج بيت الله الحرام لعام ١٤١١هـ - ١٩٩١م                                        |
| ١٧٤   | ـ نظام ديوان المظالم ومذكرته الايضاحية                                          |
| 197   | • كتب ورسائل في الفقه                                                           |

# رسالة من هيئة المجلة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسوله الأمين وبعد،

فقد عرض لنا أحد أعضاء هيئة المجلة وجهة نظر أبداها أحد المتابعين لها جاء فيها ما مفاده.. إننا في عصر له ظواهره ومظاهره المغايرة لظواهر ومظاهر ما قبله من العصور، وإننا تبعًا لذلك نتأثر بهذه أو تلك رغم عدم ومظاهر ما قبله من العصور، وإننا تبعًا لذلك نتأثر بهذه أو تلك رغم عدم المعاصر في حياته الخاصة والعامة، فهو في الأولى قد يضطر إلى التجديد في مسكنه ومظهره حتى وإن لم يكن له حاجة ماسة، ولهذا جعل دواخله من مادة رخيصة \_ كالخشب \_ حتى يسمل عليه التغيير فيه.. وهو في حياته العامة قد يضطر إلى التجديد في علاقاته وتصرفاته. وفي كلتا الحالتين فإن التجديد الصامت \_ كما يقول \_ لا يكفي للاستجابة لظواهر هذا العصر بل لابد من «إثارة» صاخبة للدلالة عليه.

- ثم انتقل صاحبنا من هذه المقولة العامة إلى تفاصيلها وجزئياتها ومنها: ما يجب على مجلات البحـوث ومنها هذه المجلة \_ من تغيير في إخراجها والطريقة التي تسير عليها.. يريد من هذه المجلات أن تجعل من «الإثارة» وسيلة لتكثيف عدد قرائها من خلال طرح المسائل التي تحرك مشاعرهم وتنفذ إلى دواخلهم.. يريد منها وضع ظواهر العصر ومظاهره في حسبانها لكي تكون معادلاتها صحيحة وتبقى ضمن ظواهر هذا العصر ومظاهره.
- ●● وكان جواب زميلنا.. إن لكل عصر من العصور ظواهره ومظاهره الخاصة به وإن إنسانه يعايشها ويتعامل معها بنفس القدر الذي يفرضه عليه واقعه بما فيه ولكن السلوك السوي يظل محكومًا دائمًا بعدد من «الشوابت» لا يستطيع الخروج عليها، فإن استطاع الإنسان أن يغير في شكل منزله من داخله فإنه لا يستطيع أن يغير من قواعده واسسه.. وإن

استطاع أن يجدد في علاقاته وتصرفاته العامة فإنه لا يستطيع أن يغير من الشوابت في هذه العلاقة كرجوب التعامل بالصدق وأداء الأمانة، والوفاء بالعهد، واحترام السلوك العام.

• والثوابت في عالم الفكر كثيرة معروفة وفي مقدمتها:

الأمانة في الكلمة

والسلامة في الغاية

والبحث عن الحقيقة

وترجيه العقل ضمن الالتزام بالمسئولية وليست هذه الثوابت قراعد لرجود الفكر فحسب بل هي قواعد لاستمراره ودوامه. والذي يرى النفاذ إلى القارئ من خلال الإثارة وحدها دون الالتزام بهذه القواعد يخطئ خطًا كبيرًا في حق الفكر وحق من يوجه إليه. صحيح أن الإنسان المعاصر يعيش ظاهرة الإثارة، لأن كثيرًا من وسائل الترجيه عوبته عليها، حين بسطت له أخبار الموادث والمفاجآت وصاغت له الخبر صياغة مثيرة للسيطرة على مشاعره ودواخله... وصحيح أنه ما زال في المجتمعات الإنسانية من اصبح يرى في هذه الظاهرة جزءًا من حياته اليومية دون مبالاة بحقيقة ما تعبر عنه أو تدل عليه... وصحيح أن بعض تجار الإعلان حراوا بصره وسمعه إلى صور الإثارة على النحو الذي يحقق مبتغاهم المادي فحسب.

ومع ذلك كله فإن منظرية الإثارة، في الترجيه لم تكن واقعًا مطلقًا في هذا العصر بل أن مجموعة من الثوابت في الفكر ظلت كما هي حتى في أعرق المجتمعات حبًا للإثارة وقد دلت الوقائع على تراجع هذه النظرية بعد أن اصبح الكثير من الإنسان يبحث عن الحقائق المجردة بعدما شهد الكثير من الإثارة.

ولقد شهد الفكر العربي والإسلامي المعاصر بعضًا من وسائل النشر
 التي تتعمد الإثارة في تناولها لمشكلاته وقضاياه على طريقة الصحفى العتيق

الذي كان يعلم طلابه الا ينشروا خبرًا إذا لم يكن فيه ما يثير القارئي حتى ولو كانت نسبة الحقيقة فيه اكثر من الكثير وإن عليهم أن ينشروا فقط ذلك الخبر الذى يثيره ولو كانت نسبة الحقيقة فيه أقل من القليل.

ورغم أن وسائل النشر هذه امتدت في نفوذها زمنًا إلا أنها بدات تنحسر بفعل اختلال الثقة فيها لدى نسبة عالية من القراء مما أضطرها إلى تغيير مواقعها حينًا وتغيير طريقتها حينًا آخر ولعل واقع هذه الوسائل وما آلت إليه يقنع الذين ما زالت تعجبهم عبارات الإثارة والانفعال والصور الملونة على الاغلفة.

●● وكان ختام ما قاله زميلنا لصاحبنا إننا في هذه المجلة ننشر فقط البحوث العلمية الرزينة التي تتوفر فيها شروط النشر، ولأن هدفنا تعريف القارئ بحقيقة شريعته وسماحتها ويسرها وما يشتمل عليه فقهها من حلول عملية للمشكلات التي يواجهها المسلم في مسار حياته حاضرًا ومستقبلًا بعيدًا عن الاثارة والتلوين.

والله المستعان

# الأوراق النقدية حقيقتها حكمها

## الشيخ/ عبداله بن سليمان بن منيع(٠)

الحمد لله وحده، وصلى الله على من لا نبي بعده محمد وعلى آله وصحبه، وبعد..

فإن علم الاقتصاد علم له أصوله وقواعده، ومقومات اعتباره، وأسباب انتعاشه أو ركوده، ولا شك أن المشكلات الدولية في المجتمعات وبين الأفراد، إنما تنشأ في الغالب من اختلاف وجهات النظر في شؤونه، ومن بغّي بعضهم على بعض، ومن التعسف في استعمال الحق.

لقد ذهب علماء الاقتصاد إلى تعريف علم الاقتصاد بأنه العلم الذي يبحث في شؤون إنتاج الثروة وإشباع الحاجات المادية للأفراد(١٠).

وعرُّف الأستاذ مارشال، احد علماء الاقتصاد في فرنسا، في كتابه «أصول علم الاقتصاد» بقوله:

الاقتصاد السياسي أو علم الاقتصاد، هو العلم الذي يدرس الإنسان في عمله اليومي، وهـ و يبحث في ذلك الجزء من عمل الفرد أو الجماعة، الذي ينصب على الحصول على الحاجات المادية وطريقة استعمالها لتوفير الرفاهية(").

ويرى الاقتصاديون أن الثروة الوارد ذكرها في التعريف الأول، هي كل ما يفيء منفعة اقتصـاديــة، وأن المنفعة إشباع الرغبة بالطيبات، وأن الطيبات كل ما كانت له منفعة

<sup>\*</sup> عضو هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية، والقاضي بمحكمة التمييز بمكة المكرمة.

<sup>(</sup>١) الموسوعة العربية الميسرة.

<sup>(</sup>٢) خطوط رئيسية في الاقتصاد الإسلامي للاستاذ محمد أبو السعود ط٢، عام ١٣٨٨هـ.

بمعناها الاقتصادي(١).

إننا بتأملنا هذين التعريفين أو غيرهما من التعاريف الأخرى الصادرة معن لم يتقيد بالقيود الإسلامية في الكسب والإنفاق، نرى أن المعيار المعتبر لدى أصحابها إضفاء الصبغة القانونية على كل ما يعود بالمنفعة الاقتصادية على الحركة اليومية، سواء اكانت المنفعة الاقتصادية نتيجة التعامل المباح بطيبات ما رزق أش، أم كانت نتيجة التعامل في المحرمات، كالتجارة في الخمور ومشتقاتها ومستلزماتها، وفي أعراض النساء ومستلزماتها، وفي ترويج الاسلحة بين الفئات المتقاتلة في أوقات الفتن، أم كانت نتيجة الاغتصاب والتعدي على حقوق الأخرين وممتلكاتهم، أم كان ذلك أثرًا من آثار التعسف في استعمال الحق.

يستوى في هذا النظر وفي هذا الاعتبار النظامان الاقتصاديان، الاقتصاد الراسمالي والاقتصاد الشيوعي وما تفرع عنه من مذاهب اشتراكية تلتقي مع الشيوعية في إعطاء الجماعة حرية الفرد.

فلئن أعطى الاقتصاد الراسمالي الحرية المطلقة للفرد في جمع الثروة وتوزيعها، فقد أعطى الاقتصاد الشيوعي الحرية المطلقة للجماعة في جمع الثروة وتوزيعها بغض النظر عن أي وسيلة من وسائل الجمع.

ونظرًا إلى أن الإسلام دين يعزج بين المادة والروح، ويعطي كل واحد منهما نصبيه في الاعتبار فلا يرضى بطغيان أحدهما على الآخر، وإن كان يرى المادة وسيلة لسلطان الروح. وحيث أن للإسلام توجيهاته الكريمة في استحصال الثروة فيما لا يعود على الفود أو على الجماعة بالنقص أو العدم في الضروريات الخمس: الدين، العقل، النفس، العرض، المال.

لذلك فإننا \_ نحن المسلمين \_ نقف من هذه التعاريف موقف المسقط منها ما يتعارض مع الفلسفة العامة للإسلام وما يتعارض مع ما يتميز به من قواعد عامة ومبادىء ثابتة تنتظم به العلاقات الاقتصادية بين الفرد والجماعة.

وفي ضوء هذا المفهوم للاقتصاد الإسلامي يمكننا أن نعرف الاقتصاد الإسلامي بأنه علم يبحث في وجوه أنشطة الافراد والجماعة بما يفيء منفعة معتبرة شرعًا مع مراعاة الحفاظ على الخط التوازني بين مصلحة الفرد ومصلحة الجماعة بحيث لا تطفى إحدى المسلحتين على الاخرى بما يعود على الاخيرة بالضرر والنقيصة.

<sup>(</sup>١) خطوط رئيسية في الاقتصاد الإسلامي للأستاذ محمد أبو السعود ط٢، عام ١٣٨٨هـ.

ويهذا يتضم أن كل نشاط اقتصادي استهدف المنفعة المادية من خلال المساس بالعقيدة الإسلامية، أصولها وفروعها من نشر مبادىء مناهضة لها سواء في ذلك التأليف أو الترويج وبأي وسيلة من وسائل النشر فهو اقتصاد مردود وليس من الاقتصاد الإسلامي في شيء.

وكل نشاط اقتصادي استهدف المنفعة المادية من خلال المساس بحرمة النفس المعصومة، كالمتاجرة في الأسلحة بين المسلمين في أوقات الفتن والاضطرابات بينهم فهو اقتصاد مردود وليس من الاقتصاد الإسلامي في شيء.

وكل نشاط اقتصادي استهدف المنفعة المادية من خلال المساس بسلامة العقل كالمتاجرة في المخدرات، تصنيعًا او تسويقًا او ترويجًا، وسواء في ذلك سائلها وجامدها، وكالمتاجرة بالمواد الأولية لصناعة المخدرات على من يقوم بتصنيعها خمويًا كمن يبيع العنب على من يصنعها خمرًا، كل ذلك اقتصاد مردود وليس من الاقتصاد الإسلامي في شيء.

وكل نشاط اقتصادي استهدف المنفعة المادية من خلال المساس بحرمة العرض كالنشاطات الاقتصادية في المتاجرة بالإعراض مباشرة كافتتاح دور البغاء، أو غير مباشرة كمباشرة مقدماتها ومستلزمات ترويج سوقها، كتاليف ونشر الكتب الجنسية والصور المثيرة ونشر المسلسلات الغريزية بأي وسيلة من وسيلة النشر والإعلام من مسارح وملام وأندية ليلية وأجهزة المسامع والمرائي، كل ذلك اقتصاد مردود وليس من الاقتصاد الإسلامي في شيء.

وكل نشاط اقتصادي استهدف المنفعة المادية من خلال المساس بحرمة مال المسلم والتحيل على الاعتداء عليه بسلبه أن نهبه أو التحيل على أخذه، كالنشاطات الاقتصادية المتمثلة في القمار والرهان والربا والغرر والغبن ورشوة ذوي السلطات للتمكن من الاعتداء وأخذ الأموال بغير حق، كل ذلك اقتصاد مردود وليس من الاقتصاد الإسلامي في شيء.

ونظرًا إلى أن الأثمان عنصر أساسي في الهياكل الاقتصادية، وأن الأثمان تتسابق مع الزمن في التكيف والتغير والتبدل تبعًا لنغير المفاهيم الاقتصادية.

قال في الموسوعة العربية الميسرة:

ولما كان ثمن السلع المختلفة من أهم العوامل التي تحكم قدرة الأفراد على إشباع حاجاتهم، فإن علم الاقتصاد يهتم بدراسة الثمن وتقلباته. كذلك تتأثر الطاقة الإنتاجية للنظام الاقتصادي بالنقود والبنوك والتجارة الدولية وفترات الانتعاش والانكماش. أ هـ. لهذا ولما صار لي من مزيد ارتباط بدراسة خصائص النقود وأطوار تقلباتها ومراحل نشأتها، ولأنها الجانب الآخر في المبادلات التجارية والتصرفات الاقتصادية، فقد آثرت حصر حديثى فيها، واعتبرت ما قدمته تمهيدًا للدخول في بحثها.

#### الأثمان:

الأثمان جمع ثمن، والثمن ما تدخله الباء في المبادلات فتقول بعت هذا بعشرة، واستأجرت هذا بثمان. ويسمى الثمن بالنقد، وجمعه نقود، وللنقد أو الثمن خصائص متى توفرت في مادة ذاتية اعتبرت ثمنًا، بغض النظر عن عناصر تكوين هذه المادة وعن قيمها الذاتية.

وزيادة في الإيضاح فإن التعبير عن الثمن بالنقد، يعني لغة تمييز الشيء وتقدير قيمته، قال في القاموس وغيره: النقد تمييز الدراهم وغيرها.

فالمعنى اللحوظ في كلمة «نقد» المصدر، ملحوظ في كلمة «نقد» الاسم، وهو قياس الشيء وتقويم ذاته، لهذا كانت تسمية الثمن بالنقد ملحوظًا فيها معنى التمييز والتقويم القياسي.

ويـرى علماء الاقتصاد أن للنقد ثلاث خصائص، إحداها أن يكون وسيطًا للتبادل العام، موجبًا للإبراء، الثانية أن يكون مقياسًا للقيم، الثالثة أن يكون مستودعًا للثروة.

والصحيح فيما يبدو أن تحقق واسطية التبادل العام في أي نقد ما مستلزم اعتباره مقياسًا للقيم ومستودعًا للثروة. وإذن فقد يكون من تحصيل الحاصل أن نشترط في النقد أكثر من أن يكون واسطة للتبادل العام موجبًا للإبراء، وبناء على هذا فيمكننا أن نُعرَّف النقد بما يمكن أن يكون أقرب تعريف جامع ومانع وذلك بقوانا:

«النقد هو كل شيء يلقى قبولاً عامًا كرسيط للتبادل مهما كان ذلك الشيء وعلى أي حال يكون». وبهذا يتضح لنا أن أي وسيط للتبادل الخاص كالسندات الآذنة والشيكات والكمبيالات لا يمكن اعتبارها نقدًا لفقدها صفة القبول العام.

وفي التعبير لكلمة «يلقى» دون التعبير بماضيها «لقي» إخراج للنقود الباطل التعامل بها نظامًا أو عرفًا عن مسمى النقود وعَمًا لها من الخصائص والأحكام.

وفي التعبير «بأي شيء» قصد للعموم الشامل سواء كان ذلك الشيء ذا ندرة عالية في نفسـه كالذهب والفضة والعملات المعدنية الاخرى، أو كان ذا ندرة نسبية تكمن فيما يكـون عليـه الوضع الاقتصادي للقائمين على إصداره قوة أو ضعفًا وما يتخذونه من إجراءات وتحفظات تمنع الفوضوية في الإصدار وتحافظ على الثقة العامة في قبوله كالاوراق النقدية. وفي هذا المعنى جاءت نصوص فقهية تؤكد: أن النقد ما تم الإصطلاح على اعتباره.

فجاء في المدونة الكبرى من كتاب الصرف للإمام مالك بن أنس ـ رحمه الله تعالى ـ ما نصه:

ولو أن الناس أجازوا بينهم الجلود حتى يكون لها سكة وعُين لكرهتها أن تباع بالذهب والورق نظرة، أهـ.

وجاء عن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله قوله:

واصا الدرهم والدينار فصا يعرف له حد طبيعي ولا شرعي بل مرجعه إلى العادة والاصطلاح. وذلك لأنه في الأصل لا يتعلق الغرض المقصود به بل الغرض أن يكون معيارًا لم يتعاملون به. والدراهم والدنانير لا تقصد لنفسها بل هي وسيلة إلى التعامل بها، ولهذا كانت أشائاً \_ إلى أن قال \_ والوسيلة المحضـة التي لا يتعلق بها غرض بمادتها ولا مصورتها بحصل بها المقصود كيف ما كانت(ا).

فقوله: يحصل بها المقصود كيف ما كانت صريح في أن النقد عنده ـ رحمه ألله ـ هو ما يلقى قبولاً عامًا باعتباره وسيلة للتبادل على أي صورة كان ومن أي مادة أتخذ.

تقدمت لنا الإشارة فيما تقدم من قول أن النقد عنصر مهم في دنيا المبادلات العامة، وأن النقد هو ما يلقى قبولاً عامًا في دنيا المبادلات وأن اعتباره لدى العموم يعني الإبراء به والرضا بتموله مستودعًا للثروة ومقومًا للسلع، وإكمالاً للتصور العام لوظيفة النقد في دنيا المبادلات نتحدث عن نشأة النقود وتطورها.

### نشأة النقود وتطورها:

لا شك أن الإنسان منذ خلقه الله وهو مدني بطبعه. قليل بنفسه، كثير ببني جنسه، فهو لا يستطيع العيش بدون معونتهم. فبالرغم من البساطة التامة في حياته إبان العصور الاولى، فقد كان محتاجًا إلى ما عند الآخرين. فإن كان مزارعًا فهو محتاج إلى ادوات الحرث والري من الصناع. وإن كان صيادًا أن راعي أنعام فهو محتاج إلى بعض الحبوب والثمار من المزارعين. ولا شك أن كل فريق في الغالب يضن ببذل ما عنده لحاجة غيره ما لم يكن ذلك البذل في مقابلة عوض. وتحقيقًا لعوامل الإحتياج نشأ لديهم ما يسمى بالقايضة، بمعنى أن الصياد أو مستنتج الانعام مثلاً يشتري حاجته من الإنتاج

<sup>(</sup>١) الجزء التاسع والعشرون من مجموع الفتاوى ص٢٥١ ط مطابع الرياض.

الزراعي مما يملكه من لحوم واصواف وجلود وانعام. ويعتقد علماء الاقتصاد أن نظام المقايضة قد ساد وقتًا ما إلا أن تطور الحياة البشرية وما يعترض الأخذ بمبدأ المقايضة من صعوبات اهمها:

- صعوبة التوافق المزدوج بين متبادلين فصاحب القمح قد لا يجد من يبادله بما هو
   ف حاجة إليه من أدوات الحرث.
- ب صعوبة توازن قيم السلع وحفظ نسب التبادل بينها: فلا يمكن قياس كمية من السكر بجزء من السمن أو الشاى أو غيرهما إلا بعناء.
- جـ صعوبة التجزئة إذ قد تكون الحاجة إلى شيء تافه فلا يتكافأ هذا الشيء التافه مع
   ما يرغب فيه من سلعة اخرى.
- صعوبة احتفاظ السلع بقيمها لتكون مستوبعًا للثروة وقوة للشراء المطلق. كل ذلك ادى إلى الاستعاضة عنها بطريقة يحصل بها التغلب على الصعوبات المشار إليها. فنشا مبدا الأخذ بوسيط في التبادل وليكون في ذلك الوسيط وحدة للمحاسبة، ومقياس للقيم، وخزانة للثروة، وقوة شرائية مطلقة. إلا أن نوعية هذا الوسيط لم تكن موحدة بين الناس فكان للبيئة أثرها في تعيين وسيط التبادل. فالبلاد الساحلية كانت تختار الأصداف نقدًا والبلاد الباردة وجدت في الفراء ندرة تؤهلها لاختيارها وسيطًا للتبادل. أما البلاد المعتدلة فنتيجة للرخاء في عيشة أهلها آثروا المواد الجميلة كالخرز والرياش وأنياب الفيلة والحيتان نقودًا. ويذكر أن اليابان كانت تستعمل الأرز وسيطًا للتبادل، كما كان الشاي في وسط آسيا وكتل الملح في إفريقيا الوسطى والفرو في الشمال من اوروبا.

وبتطور الحياة البشرية بمختلف انواعها من فكرية واجتماعية واقتصادية ظهر عجز السلع كرسائط للتبادل عن مسايرتها هذا التطور الشامل. هذا العجز يكمن في تأرجح قيم السلع ارتفاعًا وانخفاضًا تبعًا لمستلزمات العرض والطلب. وأن السلع عرضة للتلف فضلاً عن صعوبة حملها وعن الأخطار التي تصاحب نقلها من مكان إلى آخر.

وفضالًا عن ذلك كله فهناك مجموعة من السلع ليس لها قيمة تذكر بجانب السلع المتخذة وسائط تبادل كالبيضة والبطيخة والرغيف من الخبز ونحو هذه المعدودات مما يحتاجه الجميع دائمًا.

لذلك اتجه الفكر الاقتصادي إلى بحث الاستعاضة عن السلع كوسائط للتبادل بما يسهل حمله، وتكبر قيمته، ويكون له من المزايا والصفات الكيمارية والطبيعية ما يقيه عراصل التلف والتــارجع بين الزيادة والنقصان فاهتدى إلى المعادن النفيسة من ذهب وفضة ونحاس. ووجد فيها اسباب التغلب على الصعوبات التي كانت تصاحب السلع كوسائط للتبادل، فساد التعامل بها ردحًا من الزمن على شكل سبائك وقطع غير مسكركة، إلا أن اختــلاف أنـواع هذه المعـادن وخصــوصًـا الذهب أوجد في استعمالها ثغرة كانت ميدانًا للتلاعب والفوضى، فليس كل الناس يعرف المادة الإصلية للذهب، وليس كل الناس يعرف المادة الإصلية للذهب، وليس كل الناس يعرف عليا للتيار المقبول للتبادل، ثم أن ترك تقدير القطع النقدية وخصـوصًا فيما له ندرة عالية كالذهب وإرجاع ذلك إلى الوزن أوجد فرصًا لسرقتها بالتلاعب بوزنها، فضلاً عما في كل صفقة بيم من المشقات الناتجة عن وزن المقادير المتفق عليها من المعدن الثمين.

لهذا كان واجبًا على ولاة الأمور التدخل في شئون النقد. واحتكارهم الإصدار، وأن يكون على شكل قطع مختلفة من النقود المعدنية لكل منها وزن وعيار معلومان، وأن تختم كل قطعة بختم يدل على مسئولية الحاكم عن الوزن والعيار. فتدخُل الحكام في ذلك واصبحت العملة المعدنية معدودة بعد أن كانت توزن، وصار كل جنس منها منفقاً بعضه مع بعض في النوع والمقدار. ويذكر أن أول من ضرب النقود كرويوس ملك ليديا في جنوب آسيا الصغرى في القرن السابع قبل الميلاد. ويقال بأنه يوجد نموذج من نقوده في المتحف البريطاني. ثم قام بتقليده غيره من ملوك الممالك المتاخمة لها. وفي عصر ازدهار الحضارة اليونانية اتخدت لنفسها عملة خاصة أطلقت عليها اسم الدراخمة، ومعناها قبضة اليد. ولا يزال هذا الاسم هو اسم العملة اليونانية حتى يومنا هذا، ويقال بأن العرب نقلوا اسم الدراخمة إلى العربية وعربوها باسم الدراهم.

على أي حال فقد وصل النقد إلى مرحلة فيها مزيد من أسباب الثقة والاطمئنان والقدرة على التعامل بين الناس بمختلف أشكاله والوانه إلا أن النقد في هذه المرحلة بالرغم معا هو عليه من ثقة واطمئنان وقدرة على إدارة التعامل بين الناس لم يكن قادرًا قدرة تامة على مجاراة التطور الاقتصادي المتسابق مع الزمن. يظهر عجزه في الصعوبة النسبية لحمله ونقله من مكان إلى آخر تبعًا لتعدد الصفقات الكبرى في الأسواق التجارية في العالم فضلاً عن المخاوف المتمثلة في ضياعه أو سرقته. لهذا اتجه الفكر الاقتصادي إلى التطور بالنقد تبعًا للتطور الاقتصادي السريع فنشأت العملات الورقية، على أن نشأة النقود الورقية كانت كغيرها من الكائنات الناشئة تتدرج في حياتها حتى تبلغ مرتبة النضج والكمال.

وقبل أن نشير إلى مراحل نشأة النقود الورقية نذكر ما قيل بأن تداولها كنقود قابلة للتداول العام لم يكن حديثًا وإنما كان شائعًا ومقبولًا في الصين. فالرحالة الأوربي الشهير ماركوبولو احد رجال القرن الرابع عشر الميلادي جاء بكمية من الأوراق النقدية من الصين، ويقال إن أول إصدار ورق نقدي كان في عهد سن تونغ أحد ملوك الصين في القرن التاسع الميلادي، وأن عملية الإصدار استمرت من قبل حكام وملوك الصين والمغول.

لقد اجتازت حياة الورق النقدي أربع مراحل يحسن بنا ونحن نستعرض النقود عبر التاريخ أن نشير إليها بإيجاز.

أولى هذه المراحل تتمثل في أن غالب التجار كانوا في غالب أسفارهم التجارية لا يحملون معهم نقودًا للسلع التي يشترونها خشية من ضياعها أو سرقتها، وإنما يلجأون إلى أخذ تحاويل بها على أحد تجار الجهة المتجهين إليها من شخصية ذات اعتبار وسمعة مالية حسنة في بلد التاجر المحال إلى مثله في البلد المتجه إليه.

لم تكن هذه التحاويل في الواقع نقودًا إذ ليس في استطاعة حاملها أن يدفعها أثمانًا للمشتريات لانعدام القابلية العامة فيها. وإنما هي بديل مؤقت عن النقود. يتمتع حاملها بهدوء تام حينما يفقدها أو تسرق، لأن دفع ما تحتويه مشروط بأمر كتابي من المحيل إلى المحال عليه يحمل ختمه أو توقيعه بتسليم محتواها للمحال حامل هذا التحويل.

ولكي تكون هذه التحاويل اكثر نفعًا وأيسر تداولًا فقد رأى المحالون أن مصلحتهم في عدم تعيين أشخاصهم في الحوالة وأن يكتفى بذكر التعهد بدفع المبلغ المحال به لحامله دون تعيين شخصه.

فانتقلت الأوراق بهذا الإجراء من مرحلتها الأولى إلى مرحلتها الثانية. واصدر الصيارفة أوراقًا مصرفية لم تكن في الواقع أكثر من وثائق عن الودائع النقدية لديهم، إلا أن تداولها قبل أن تصل إلى الصيرفي لسدادها كان أيسر مما لو كان الشخص المحال بها معينًا. على أن تداولها أول أمرها كان على نطاق ضيق جدًّا. فما أن يأخذها صاحب السلعة في الغالب ـ حتى يسارع إلى الصيرفي لسدادها. إلا أن هذا لم يدم طويلاً فقد أخذت الثقة بالصيارفة في الانتشار وشاعت الأوراق المصرفية وراج قبولها في التداول دون الرجوع إليهم لسدادها إلا النزر القليل منها مما دعا بالصيارفة إلى إدراك هذا الواقع فعمدوا إلى إصدار أوراق مصرفية جديدة بمقدار الجزء المتداول في الأسواق. فكانت قيمة الودائع ما أصدروه من أوراق مصرفية تزيد بقدر الجزء المتداول في ايدي الناس عن قيمة الودائع النقدية التي لديهم. وهذا يعني أن الجزء المتداول في أيدي الناس عن قيمة الودائع.

وبهذا انتقلت الأوراق النقدية من مرحلتها الثانية إلى مرحلتها الثالثة. لا شك أن هذه

المرحلة تعني تحولاً ملحوظًا في تاريخ الورق النقدي. فلم تكن الأوراق النقدية في المرحلتين السابقتين سوى وثائق على النقود العينية المودعة.

أما المرحلة الثالثة فقد انتقلت فيها هذه الوثائق من محيط بديلتها للعملة المعدنية إلى موضع النقود نفسها، وأصبحت جزءًا من النقود لها صفة القبول الحذر، فضلاً عن اعتبارها مخزنًا للثروة ومقياسًا للقيم، وقوة شرائية مطلقة. إلا أن هذه المرحلة لم تكن مرحلة اكتمال تام لحياة الأوراق النقدية، فما كان لها صفة القبول العام فقد كان الاصدار مشويًا بفوضوية وتلاعب لكون الإصدار مفتوحًا لكل من زاول مهنة الصرافة. ولأن الصبارفة ادركوا أن جزءًا قليلًا مما يصدرونه من أوراق مصرفية هو الذي يُقدِّم إليهم لسداده. وأن الغالبية الكبرى من هذه الأوراق المصرفية لا يتقدم بها إليهم لانشغالها في التداول العام في المجتمع. ويمكننا الاستشهاد بحادثة من حوادث التلاعب بالأوراق المصرفية، ففي مطلع القرن الثامن عشر يذكر الاستاذ ج.ف. كراوذر في كتابه الموجز في اقتصاديات النقود، أن جون لو أحد رجال الأعمال في فرنسا وضع مشروعات ذات طبيعة خيالية اعتمد في تمويلها على إصدار أوراق مصرفية لا حدود لها فكان صنيعه وصنيع زملائه الصيارفة ورجال الأعمال عاملًا ذا اثر بالغ في انحدار سمعة هذه الأوراق وترعرع الثقة في قبولها وسببًا قويًّا في تدخل الحكومات في شأن هذه الأوراق لاتخاذ الاحتياطات الكفيلة بتنظيم الإصدار ومراقبته وحصره في مصرف أومصارف معينة تتمتع بثقة تامة وسمعة حسنة، وتكون تلك المصارف مسئولة مسئولية مباشرة أمام الدولة. وقد تحتكر الدولة أمر الإصدار إذا ما كانت المصلحة العامة تقتضى ذلك.

فتدخل الدولة في امر الإصدار ومراقبته وتحديده، وتعيين شكل خاص تكون عليه الورقة النقدية يعتبر مرحلة اكتمال لحياة الأوراق النقدية ونصرًا كبيرًا تُوَّجَ بالاحكام السلطانية في اعتبارها نقدًا له قوة الإبراء التام.

فلم يعد استعمالها نقودًا راجعًا إلى حكم العادة والعرف فقط وإنما أمده السلطان بقوة الإبراء ايضًا.

بقي علينا نقطة ذات الممية بالغة في موضوع بحثنا هذا لاسيما في مجال نقاش القول بأن الأوراق النقدية اسناد، هذه النقطة نتمثل في الإجابة عن التساؤل المتكرر: هل لهذه الأوراق النقدية حق الاستعاضة عنها بنقود معدنية من ذهب أو فضة كاثر للوفاء بما كتب عليها من التعهد بدفع مقابلها نقدًا معدنيًا وقت طلب حاملها؟

إن الإجابة عن هذا السؤال تقتضي أن نرجع مرة أخرى إلى استعراض سريع لتاريخ

هذه الأوراق لنستعرضه من زاوية الاستبدال بعد أن استعرضناه من زاوية القابلية والإنشاء.

لا شك أن الأوراق النقدية كانت أول نشاتها وثائق وحوالات على نقود معدنية من ذهب أو فضة. وقد كانت طيلة مراحلها الثلاث يعني التعهد بتسليم مقابلها لحاملها معنى ما يدل عليه هذا التعهد. وحتى بعد أن تدخلت السلطات الحكومية في أمر إصدارها وتنظيمه كان التعهد بحاله وقتًا ما، ثم تخلف الوفاء بهذا التعهد أخيرًا فأصبحت جهة الإصدار [بموجب أحكام سلطانية ضمنت له] لا تعني بتعهدها إلا إذا كانت الكمية المطلوب استرجاع بدلها من النقد كبيرة. ولنضرب المثل ببنك إنجلترا. فبعد أن منع حق امتياز إصدار النقد الورقي صار يسجل على كل ورقة نقدية تعهده بدفع مقابلها لحاملها عند الطلب واستمر على هذا وقتًا يقدر بقرن من الزمن، كان خلاله يفي بالتزامه إلا في حالات اضطرارية ففي هذه الحالات يوقف الوفاء بالتعهد المسجل على كل ورقة نقدية كالمدة ما بين عامي ١٩٧٧م، ١٩٨٩م حيث كانت البلاد منشغلة بصروب نابليون، وفي الحرب بين عامي ١٩٧٩م، ١٩٨٩م حيث كانت البلاد منشغلة بصروب نابليون، وفي الحرب العالمية الأولى عام ١٩٧٤م أوقف الوفاء بالالتزامات حتى تاريخ ١٩٧٩م حيث ردت للحالية الأولى عام ١٩١٤م أوقف الوفاء بالالتزامات حتى تاريخ ١٩٧٩م حيث ردت عنها بذهب تبلغ الفًا وسبعمائة جنيه فاكثر.

واستمر الوضع على هذا بضع سنين كانت الأوراق النقدية تلقى خلالها قبولاً عامًا لا حدود له بعد أن زالت عنها أسباب الريب والشك حتى إذا اكتملت نشأتها ونضيج اعتبارها أبطل نظام تحويلها إلى ذهب. وعلى سبيل التحديد ففي عام ١٩٣١م أبطل نظام تحويل الأوراق النقدية إلى ذهب مطلقًا وأصبحت عبارة: أتعهد بدفع كذا لحامله عند الطلب أو. ما يشابهها من العبارات المتفقة معها في المعنى لفظًا غير مقصود معناه.

وبذلك انقطعت العلاقة بين الورقة النقدية والنقد المعدني بمعنى أن قيمة وحدة النقود. الورقية قيمة مستقلة لا علاقة لها بقيمة ما نسبت إليه اصطلاحًا من العمل المعدنية.

ويذكر علماء الاقتصاد أن في الإبقاء على الالتزام بالاستعاضة بالأوراق النقدية بالعملة المعدنية \_ مع أن أثر هذا الالتزام معدوم \_ حدًّا من سلطة الهيئات المختصة بإصدار النقود الورقية وتذكيرًا لها أن الإصدار مبني على تأمين الغطاء لهذه الأوراق سواء كان الغطاء وثيقيًا أو عينيًّا.

#### قاعدة النقد الورقى:

لا شك أن أي نقد للتداول كوسيط للتبادل لا بد أن يكون له ما يسنده ويدعو إلى الثقة 
به كقوة شرائية لا حدود لها. هذا السند إما أن يكون في ذات النقد نفسه كالذهب والفضة 
إذ فيهما قيمتهما المقاربة لما يُقدِّران به. أو يكون ركيزة تدعم النقد وتوجي بالثقة به ثم 
أن هذه الركيزة قد تكون شيئًا ماديًّا محسوسًا كالغطاء الكامل للأوراق النقدية من ذهب 
أو فضة أو عقار أو أوراق تجارية من أسهم وسندات، وقد تكون التزامًا سلطائيًّا 
باعتبارها. وهذا في الغالب لا يكون إلا في الأزمات السياسية، كما كان في عام ١٩٤٦م 
عندما كانت إنجلترا في حالة حرب مع المانيا أضطرت إنجلترا إلى شراء الغطاء الذهبي 
للأوراق النقدية من بنك إنجلترا بسندات للبنك على الدولة، هذه السندات كانت بمثابة 
التزام بقيمة النقد الورقي العاري عما يسنده من الأغطية العينية.

وقد تكون الركيزة المستند عليها النقد شيئًا ماديًا محسوسًا والتزامات سلطانية معًا. فيفطى بعض النقد الورقي بقيمته المادية عينًا ويلترم السلطان في ذمته بقيمة باقية دون إن يكون لهذا الباقى غطاء مادى محفوظ وقد يمثل هذا الباقى غالب النقد الورقى.

لا شك ان النقد من الذهب والفضة لا يسأل له عن غطاء، فذاته عين غطائه ولكن الذي يسال عن غطائه وعن نوعية هذا الغطاء الأوراق النقدية، إذ هي في ذاتها حقيرة جدًّا لا تنسب قيمتها النقدية إلى قيمتها الذاتية إلا مع الفارق الكبير والكبير جدًّا.

لقد مرَّ بنا في استعراضنا النشاة التاريخية للأوراق النقدية أنها كانت مجرد وثائق للتقود المعدنية وإن الالتزامات المسجلة عليها تعني ما تدل عليه من حقوق قبل المتعهد للتقود المعدنية وإن الالتزامات المسجلة عليها تعني ما تدل عليه من حقوق قبل المتعهد بها، فكان رصيد هذه الأوراق المصدوبة من أوراق مصرفية لا يقدم لهم لسداده وإنما تتداوله الايدي بالأخذ والعطاء كوسيط للتبادل، أصدروا بقدر مالهم في الأسواق التجارية من أوراق مصرفية متداولة أوراقا مصرفية بلا مقابل. وحينما تدخلت الحكومات في إصدار الأوراق المصرفية والزمت باعتبارها نقدًا قائمًا بذاته يحمل قوة كاملة للإبراء ادركت ما أدركه الصيارفة من أن الحاجة إلى تغطية هذا النقد الورقي تغطية كاملة غير ملحة، وأنه يكفي تغطية بعضه واعتبار ما لم يغط منه أوراقًا وثيقية، أي نقدًا غطاؤه التزام سلطاني يضمان قيمته.

فبنك إنجلترا وهو مثلٌ حي للمصارف الممنوحة حق إصدار الورق النقدي قد أبيح له اول ما اعطى حق الإصدار أن يصدر مبلغ اربعة عشر مليونًا من الجنيهات الاسترلينية بدون احتياطي له من الذهب - أي بدون تغطية - على أن يقوم البنك بصرف أوراق البنكنوت التي تقدم إليه بالذهب إذا عن لحامليها أن يطلبوا منه ذلك ثم صدر للبنك حق طلبه عند الاقتضاء أن يعفى من واجب الصرف بالذهب.

فتوالت على إنجلترا أزمات اقتصادية أفقدت الجمهور ثقته بالأوراق النقدية. فتقدموا للبنك بالاستعاضة عنها ذهبًا فاستخدم البنك حقه في الامتناع عن الصرف بصفات مؤقتة بعد إشعاره الدولة بضرورة مزاولته هذا الحق، وكان ذلك في السنوات ١٩٥٧م، ١٩١٤م، ١٩٦٦م، ١٩٦١م وقد اتخذت فرنسا هذا الإجراء فيما بين عامي ١٨٤٨م، ١٨٥٠م والتخذته كولومبيا عام ١٨٥٠م، والبرتغال إزاء الإضرابات في عام ١٨٤٨م، وإيطاليا عام ١٨٥٨م، والركبنتين عام ١٨٨٦م.

وفي عام ١٩٣١م أُوقف في إنجلترا نظام الصرف بالذهب مطلقًا، ولا شك أن التوقف عن الصرف بالذهب معناه إطلاق يد البنك في زيادة الكمية التي يصدرها من الأوراق النقدية دون أن يكون لها غطاء عينى.

وأخذت الولايات المتحدة الأمريكية بهذا الاتجاه منذ عام ١٩٣٤م.

ومما تقدم يتضح لنا أن الغطاء العيني للأوراق النقدية ليس واجبًا قانونيًا أن يكون كامـلًا، وإنما يكفي أن يغـطى بعضه ليكون في هذه التغطية حد للجهة المختصة في الإصدار. ويبقى علينا الجواب عن نوعية هذا الغطاء.

الواقع أنه ليس هناك قانون دولي يغرض نوعًا معينًا كغطاء للأوراق النقدية. فإذا كانت غالب الدول قد اختارت الذهب غطاء لعملاتها الورقية فقد كانت بعض الدول توثر أن تغطي عملتها الورقية بسندات تجارية يمكن أن تباع في الأسواق الأجنبية في أي وقت ما، ويمثل لتلك الدول بغالب الدول المرتبطة بالجنيه الإسترليني أو الدولار الأمريكي.

وقد يكون الغطاء عقارًا كما فعلت المانيا حيث يذكر الأستاذ ج. ف كراوذر في كتابه المرجز في اقتصاديات النقود ما نصه:

فقي عام ١٩٦٢م عندما انهارت ثقة الشعب الالماني في نقوده بسبب التضخم الكبير الذي مُنِيَ به، وغدت الرغبة ملحة في إيجاد نقود طيبة، واصدرت السلطات الألمانية نقودًا جديدة هي المارك وجعلت الأرض الزراعية ضمانًا وغطاءً لها(").

على أي حال فسواء كان الغطاء ذهبًا أو فضة أو مجوهرات أو عقارًا أو سندات مالية فلا تعتبر الأوراق النقدية متفرعة عن هذا الغطاء، وإنما الغطاء يعنى الإسهام في إحلال

<sup>(</sup>١) انظر ص٦ - ٧ دار الكتاب، طبع مطبعة عثمان، بمصر.

الثقة في نفوس المجتمع لهذه الأوراق النقدية، والحد من سلطات حقها في الإصدار. على ان مذين الاعتبارين قد فقدا المعيتهما، فبالنسبة للحد من سلطات الإصدار، فقد الصبحت غالب بنوك الإصدار بنوكًا حكومية أو للحكومة عليها حق الإدارة بالفعل، وبالنسبة للثقة العامة فلا يعتقد أن أحدًا وهو يتداول العملة في الداخل يفكر فيما يحتفظ به بنك الإصدار من رصيد، خاصة وأن الرصيد لا يمارس عليه الافراد أي حق بعد أن الطل الوفاء بالتعهد المسجل على كل ورقة نقدية.

#### وظيفة النقود:

لا شك أن المبادلات العامة في المحيط الاقتصادي العام تعتمد على ركنين هما الثمن والمثمن. والثمن هو النقد فقد يكون من تمام البحث وكماله الحديث عن وظيفة النقد وعن الانعكاس السبيء على الاقتصاد العام حينما يجري التصرف في النقود على غير ما خلقت له فتتخذ سلعة تباع وتشتري.

إن المتتبع للتوجهات الإسلامية فيما يتعلق بانشطة الأفراد والجماعات في جمع الثروة وتوزيعها يدرك أن الإسلام يضيق دائرة التبادل في النقود، لانه يعتبر النقود وسيلة لتبادل السلع والخدمات ومقياسًا لتقييم قيم هذه السلع وان الخروج بالنقود عن هذا المعنى يعطي نتائج سلبية تتضع آثارها في عزوف الناس عن الضرب في الاسواق وفي تعطيل المصانع والمزارع وبالتالي تكدس الأثمان في ايدي قلة من الناس يتحكمون بسبب تملكهم إياها في مصالح العباد الدينية والاقتصادية والسياسية والاجتماعية والعسكرية وبالتالي تفشي البطالة وما تستلزمه البطالة من اعمال انتقامية تستهدف الأموال والنفوس والاعراض.

فالإسلام وإن كان لا يمنع بيع الأثمان بعضها ببعض إلا أنه يضع في سبيل ذلك قيودًا تنتفي عند التقيد بها المصالح الذاتية المشتملة على الضرر والإضرار في بيع بعضها ببعض فلا يجوز بيع الجنس بعضه ببعض إلا متماثلاً ويدًا بيد، فلا يجوز بيع الذهب بالذهب ولا الفضة بالفضة إلا مشلاً بمثل يدا بيد فإذا اختلفت الاجناس كبيع ذهب بفضة أل عملة ورقية بعملة ورقية اخرى فيشترط لصحة ذلك التقابض في مجلس العقد. هذه الاحكام تستهدف تضييق دائرة التعامل بالاثمان بيعًا وشراءً لانها لم تخلق سلعًا تباع وتشترى وإنما خلقت لتقييم السلع وتسهيل التبادل، وفي هذا المعنى يقول شيخ الإسلام ابن تيمية وحمه اشه ما فصه:

والدراهم والدنانير لا تقتصد لنفسها بل هي وسيلة إلى التعامل بها ولهذا كانت أثمانًا بخلاف سائر الأموال فإن المقصود الانتفاع بها نفسهاه (۱). وقال ابن القيم - رحمه الله ـ ما نصه:

فإن الدراهم والدنانير اثمان المبيعات، والثمن هو المعيار الذي به يعرف تقويم الأموال فيجب أن يكون محددًا مضبوطًا لا يرتفع ولا ينخفض إذ لو كان الثمن يرتفع وينخفض كالسلع لم يكن لها ثمن تعتبر من المبيعات بل الجميع سلع. وحاجة الناس إلى ثمن يعتبرون به المبيعات حاجة ضرورية عامة وذلك لا يمكن إلا بسعر تعرف به القيمة وذلك لا يكون إلا بشعن تعرف به القيمة وذلك لا يكون إلا بشعن تعرف به القيمة وذلك ترتفع وتنخفض فتفسد معاملات الناس ويقع الخلاف ويشتد الضرر كما رأيت من فساد معاملاتهم والضرر اللاحق بهم حين اتخذت الفلوس سلعًا تعد للربح فعم الضرر وحصل الظلم ولو جعلت ثمنًا واحدًا لا يزداد ولا ينقص بل تقوم به الأشياء ولا تقوم هي بغيرها لصلح أمر الناس - إلى أن قال - فالأثمان لا تقصد لاعيانها بل تقصد للتوصل بها إلى السلع فإذا صارت في انفسها سلعًا تقصد لاعيانها فسد أمر الناس وهذا معنى معقول يختص بالنقود ولا يتعدى إلى سائر المرزونات(").

وقال الغزالي في كتابه إحياء علوم الدين ما نصه:

من نعم الله تعالى خلق الدراهم والدنانير وبهما قوام الدنيا وهما حجران لا منفعة في أعيانهما ولكن يضطر الخلق إليهما من حيث أن كل إنسان محتاج إلى أعيان كثيرة في مطعمه وملبسه وسائر حاجاته وقد يعجز عما يحتاج إليه ويملك ما يستغنى عنه كمن يملك الزعفران وهو محتاج إلى جمل يركبه ومن يملك الجمل ربما يستغني عنه ويحتاج إلى الزعفران فلا بد بينهما من معاوضة ولابد في مقدار العوض من تقدير إذ لا بيذل صاحب الجمل جمله بكل مقدار من الزعفران ولا مناسبة بين الزعفران والجمل حتى يقال يعطي منه مثله في الوزن أو الصورة، وكذلك من يشتري دارًا بثياب أو عنزًا بخف أو دقيقًا بحمار فهذه الأشياء لا تناسب فيها – إلى أن قال – فافتقرت هذه الأعيان المتنافرة المتباعدة إلى متوسط بينها يحكم فيها بحكم عدل فيعرف من كل واحد رثبته ومنزلته حتى إذا تقررت المنازل وترتبت الرتب علم بذلك المساوي من غير المساوي، فخلق أله تعالى الدنانير والدراهم حكمين ومتوسطين بين سائر الأموال حتى تقدر الأموال بهما – إلى أن

<sup>(</sup>١) الجزء التاسع والعشرون من مجموع الفتاوي ص٥١٥١ ط مطابع الرياض.

<sup>(</sup>٢) الجزء الثاني من اعلام الموقعين ص١٣٧ - ١٣٨ طبع مطابع السعادة بمصر.

قال ـ ولحكمة أخرى وهي التوصل بهما إلى سائر الأشياء لأنهما عزيزان في انفسهما ولا غرض في أعيانهما ونسبتهما إلى سائر الأموال نسبة واحدة فمن مَلكَهما فكأنه ملك كل غرض في أعيانهما ونسبتهما إلى سائر الأموال نسبة واحدة فمن مَلكَهما فكأنه ملك كل شيء لا كمن ملك ثويًا فإنه لا يملك إلا الثوب فلو احتاج إلى طعام ربما لم يرغب صاحب الطعام في الثوب لأن غرضه في دابة مثلاً فاحتاج إلى شيء هو في صورته كأنه ليس بشيء وهو في معناه كأنه كل الأشياء، والشيء إنما تستوي نسبته إلى المختلفات إذا لم تكن له صورة خاصة تفيدها بخصوصها كالمرآة لا لون لها وتحكى كل لون فكذلك النقد لا غرض فيه وهو وسيلة إلى كل غرض كالحرف لا معنى له في نفسه وتظهر المعاني في غيره، فهذه مى الحكمة الثانية.

وفيهما أيضًا حكم يطول ذكرها، فكل من عمل فيهما عملًا لا يليق بالحكم بل يخالف الغرض المقصود بالحكم فقد كفر نعمة الله فيهما.

فإن من كنزهما فقد ظلمهما وإبطل الحكمة منهما وكان كمن حبس حاكم المسلمين في سجن يمتنع عليه الحكم بسببه لأنه إذا كنز فقد ضبع الحكم ولا يحصل الغرض القصود به وما خلقت الدراهم والدنانير لزيد خاصة إذ لا غرض للآحاد في اعيانهما فإنهما حجران وإنما خلقا لتتداولهما الايدي فيكونا حاكمين من بين الناس \_ إلى أن قال \_ وكل من عامل معاملة الربا على الدراهم والدنانير فقد كفر النعمة وظلم... إلن، أهــ(1).

لا شك أن الأثمان اليوم تكاد تنحصر في الأوراق النقدية وحيث الأمر كذلك فلا شك أن من تمام البحث استعراض أقوال أهل العلم الشرعي في حكم وحقيقة هذه العملات الرقية واختيار ما يمكن أن تطمئن النفس إليه مما يتفق مع واقع هذه العملات في ضوء القواعد العامة للتشريم الإسلامي.

الواقع أن الأوراق النقدية لم تكن معروفة لدى قدماء فقهاء الإسلام، إذ لم تكن متداولة في عصورهم، لا في البلاد الإسلامية ولا في البلدان المجاورة الأخرى، اللهم إلا ما قيل بأنها كانت معروفة وشائعة لدى حكام الصين واقاليمه. وقد يكون هذا تفسيرًا للقول بأن فقهاء الهند من المسلمين أول من تداول هذه الأوراق بالبحث والفتوى.

اما متأخرو الفقهاء من المسلمين، فبعد أن انتشر تداولها في البلاد الإسلامية كغيرها من بلدان العالم بحثوا حقيقتها، وفرعوا عن بحوثهم مسائل في حكم زكاتها والبيع بها ومصارفتها. إلا أن رجهات نظرهم كانت مختلفة تبعًا لاختلافهم في تصور حقيقتها.

<sup>(</sup>١) نقلًا عن الجزء الثالث من تفسير المنار ص ١١٠ ـ ١١٢، طبع دار المنار، الطبعة الرابعة.

ويمكننا أن نحصر اختلافهم في أربعة أقوال يمكننا أن نعتبر كل قول نظرية قائمة بذاتها بما لها من تعليل وتدليل واستلزام.

أولى هذه النظريات:

#### النظرية السندية:

هذه النظرية تقول بأن الأوراق النقدية سندات بدَيْن على جهة إصدارها ويوجهها اصحابها بالأدلة الآتية:

- ١ \_ التعهد المسحل على كل ورقة نقدية بتسليم قيمتها لحاملها عند طلبه.
- ٢ \_ ضرورة تغطيتها بالذهب والفضة أو بواحد منهما في خزائن مصدريها.
- ٦ انتفاء القيمة الذاتية لهذه الأوراق، حيث أن المعتبر ما تدل عليه من العدد، لا في
  قيمتها الورقية بدليل التقارب في الحجم بين فئات الخمسة والعشرة مثلاً مع الفارق
  ف القمة الثمنية.
  - ٤ \_ ضمان سلطات إصدارها قيمتها وقت إبطالها وتحريم التعامل بها.

وقد قال بهذه النظرية مجموعة من أهل العلم. وكانت عليها الفترى سابقًا لدى مشيخة الأزهر كما يتضح ذلك من مجموعة فتاوى بها رصدتها مجلة الأزهر في كثير من أعدادها في سنواتها الأولى.

#### مستلزمات هذه النظرية:

ان القول بهذه النظرية يستلزم أحكامًا شرعية نظهر فيها الوان الكلفة والمشقة نذكر منها ما يأتى:

ا ـ عدم جواز السّلَمَ بها فيما يجوز السّلَمُ فيه، إذ من شروط السلم المتفق عليها بين جمهور اهل العلم قبض احد العوضين في مجلس العقد، وقبضها على راي القائلين بسنديتها ليس قبضًا لما تحويه وإنما هو بمثابة الحوالة به على مصدرها فصار من مسائل بيم الكالىء بالكالىء.

ب \_ عدم جواز صرفها بنقد معدني من ذهب أو فضة ولو كان يدًا بيد، لأن الورقة
 النقدية على رأي أصحاب هذه النظرية وثيقة بدين غائب عن مجلس العقد. ومن شرط
 الصرف التقابض في مجلس العقد.

جـ \_ يعتبر التعامل بالأوراق النقدية بموجب هذه النظرية من قبيل الحوالة بالمعاطاة

على الجهة التي أصدرتها. وفي القول بصحة العقود بالمعاطاة خلاف بين أهل العلم.

فالشهور في مذهب الشافعي - رحمه ألله - عدم صحتها مطلقًا، لاشتراط أن يكون

الإيجاب والقبول فيها لفظيين، وعلى فرض أن القول باعتبار المعاطاة موضع اتفاق بين أهل

العلم، فمن شروط الحوالة أن تكون على مليء لقوله ﷺ فيما رواه الجماعة عن أبي هريرة

رضي ألله عنه: مطل الغني ظلم وإذا أتبع أحدكم على مليء فليتبع(١). فمن أحيل على مليء

فليحتل. والمليء من كان مليئًا بماله فيقدر على الوفاء، وبقوله لئلاً يكون مماطلاً. وببدنه

لإمكان حضوره مجلس الحكم. ولا شك أن منعة السلطان وقوته تجعلانه غير مليء بقوله

وبدنه، لإمكان مماطلته وامتناعه عن حضور مجلس الحكم، فتعتبر الحوالة بذلك باطلة.

د \_ القول باعتبارها أسنادًا بديون على مصدرها يخضعها للخلاف بين أهل العلم
 في زكاة الدين هل تجب زكاته قبل قبضه أم بعده؟ وبالتالي عدم وجوب زكاتها لدى من
 يقول بعدم وجوبها قبل قبض الدين. لامتناع قبض مقابل هذه السندات.

 هـ - بطلان بيوع ما في الذمة من عروض أو اثمان بهذه الأوراق لكونها وثائق بديون غائبة. لأن ذلك من قبيل بيع الكاليء بالكاليء. وقد نهى 義 عن بيع الكاليء بالكاليء\".

#### نقد هذه النظرية:

الواقع أن أهم نقطة يمكن أن ترتكز عليها هذه النظرة هو التعهد المسجل على كل ورقة نقدية بدفع قيمتها عند الطلب. فهل لهذا التعهد في واقع الأمر وحقيقته ما يسنده حتى يعتبر بحق مبررًا كافيًا بمفرده لاعتبار الأوراق النقدية اسنادًا بديون على من أصدرها؟

الصحيح أن هذا التعهد القاضي بتسليم المبلغ المرقوم على الورقة النقدية لحاملها وقت الطلب ليس له من حقيقة معناه نصيب، وإنما هو نقش على ورق، فلا يختلف اثنان أن المرء لو تقدم لمؤسسة النقد العربي السعودي أو لغيرها من البنوك المركزية المختصة بإصدار الأوراق النقدية لو تقدم بورقة نقدية صادرة ممن تقدم إليه طالبًا منه الاستعاضة عنها بما تحتويه من ذهب أو فضة لما وجد وفاءً لهذا التعهد. وقد يجد من يضحك عليه لحمله هذا التعهد على حقيقت.

لقد مرَّ بنا فيما استعرضناه من المراحل التاريخية التي اجتازتها الأوراق النقدية حتى الكتمل نموها واستقام عودها أن النقد الورقي بعد أن دخل طوره الرابع لم يعد للتعهد

<sup>(</sup>١) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ٢ ص١٤٧.

<sup>(</sup>٢) الفتح الكبير جـ٣ ص٢٧٨. لجلال السيوطي.

المسجل على كل ررقة منه معنى مقصود، وإنما يرجع الإبقاء على هذا التعهد إلى تأكيد مسئوليته على جهات إصداره. وعليه فالاستدلال على القول بسنديتها بهذا التعهد في غير محله.

اما الاستدلال على سنديتها بضرورة تغطيتها جميعها بذهب أو فضة أو بهما معًا فقد مرً بنا أن الحاجة إلى تغطيتها جميعها ليست ملحة. وأنه يكفي تغطية بعضها \_ على خلاف بين بعض الدول في تعيين الجزء اللازم تغطيته \_ والباقي يكون غطاؤه التزامًا سلطانيًّا، وأن العمل على هذا جار لدى غالب سلطات الإصدار ممن لهم السبق في هذا المضمار. وكان غيهم بما في ذلك مُجموعة دول العالم الإسلامي مقلدًا لهم في هذا الصنيم.

ثم أن التغطية لا يلزم أن تكون معدنًا نفيسًا من ذهب أو فضة بل لا بأس أن تكون التغطية غير ذلك من أوراق تجارية أو عقار أو نحو ذلك مما تقوم عليه دعائم الاقتصاد كالبترول مثلًا وفيما تقدم تفصيل لحال التغطية ومستلزماتها، يغني الرجوع إليه عن إعادته، وعليه فما دمنا نجد أن الغالب في النقد الورقي غير مغطى بنقد معدني. وإنما غالب غطائه التزام سلطاني بضمان قيمته في حال تعرضه للبطلان، فلا يظهر في هذا الدليل مجال لإسناد القول بسندية الأوراق النقدية لاسيما بعد أن راينا بطلان الاستدلال بالتعهد المسجل على كل ورقة.

أما انتفاء القيمة الذاتية لهذه الاوراق، حيث أن المعتبر ما تدل عليه من التقدير لا في قيمتها الورقية فقد سبق لنا تعريف النقد بائه أي شيء يلقى قبولاً عامًا كوسيط للتبادل. كما سبقت لنا الإشارة إلى بعض من أقوال أهل العلم الشرعي المؤيدة لهذا التعريف، وعليه فما دامت الاوراق النقدية متصفة بالقابلية العامة كوسيط للتبادل، فلا فرق بين أن تكون قيمتها في ذاتها أو في أمر خارج عنها. يؤيد هذا أن الفكر الاقتصادي يوجب على سلطات سك النقود المعدنية أن يجعلوا للنقود المعدنية قيمًا أكثر من قيمها الذاتية، حفاظًا على بقائها ومنعًا من صهرها سبائك معدنية، ولتوضيح هذا نذكر المثال التالي:

الجنيه السعودي مثلاً يساوي أربعين ريالاً بموجب حكم سلطاني بذلك، وسبيكة ذهب بوزن الجنيه السعودي ومن عياره تساوي خمسة وثلاثين ريالاً، فالفرق بين قيمته نقدًا وقيمته معدنًا ليس له مقابل ذاتي، وإنما مقابله الالتزام السلطاني، فما دمنا عرفنا أن جزءًا من قمية النقد المعدني ليس له مقابل إلا الالتزام السلطاني، ولم نقل بأن الزيادة على قيمته الذاتية سند على الدولة فليبطل القول بأن الأوراق النقدية سند على الدولة فما جاز في هذا جاز في ذلك. على أن هذا القول لا يعنى انتفاء مسئولية الدولة على الهيمنة

على ثبات قيمها في حدود مستواها الاقتصادي او ضمان قيمها في حال إبطالها.

أما ضمان سلطات إصدارها قيمتها وقت إبطالها، وتحريم التعامل بها فهذا سر اعتبارها، والثقة بتمولها وتداولها، إذ أن قيمتها ليست في ذاتها، وإنما هي في ضمان السلطان لها. وليس في هذا دلالة على اعتبارها أسنادًا بديون على مصدريها ما دام الوفاء سدادها نقدًا معدنيًا عند الطلب مستحيلًا.

على أن في القول بسنديتها من الحرج والضيق وإيقاع الناس في مشقة عظيمة في معاملاتهم ما يتناق مع المقتضيات الشرعية، لا سيما بعد أن عم التعامل بهذه الأوراق النقدية بين الشعوب الإسلامية، وأصبحت هي العملة الوحيدة الرائجة السائدة، وما عداها من أنواع النقود فقد كاد تركها كوسيط للتبادل يسلبها صفة النقد وأحكامه.

ومن الأصول العامة في الشريعة أن الأمر الذي لم ينص على حكمه إذا دار بين ما يقتضي التشديد على الناس وما يقتضي التخفيف عليهم في عباداتهم ومعاملاتهم ترجح جانب التخفيف على جانب التشديد ما لم يكن إثمًا لقول الله تعالى: ﴿وَمِا جَعَلَ عَلَيْكُم فِي الدِّينَ مِن حَرِج﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿ يُرِيد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ (٣). وقوله تعالى: ﴿ يُرِيد الله أنْ يِخْفُفُ عَنْكُم ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿ رَبِنا وَلا تَحَمَّلُ عَلَيْنَا إَصَّرًا كَمَا حَمَّلَتُهُ عَلَى الذَّيْنُ مِنْ قَبِلْنَا ﴾ (أ).
وفي الحديث قد فعلت رواه مسلم، وقوله ﷺ: «يسروا ولا تعسروا وبشَّروا ولا تنفَّروا» (\*)
ولقوله ﷺ: «إن الله رفيق يحب الرفق ويعطى على الرفق ما لا يعطى على العنف» (\*).

## النظرية الثانية: النظرية العرضية:

هذه النظرية ترى أن الأوراق النقدية عُرض من عروض التجارة لها ما لعروض التجارة من الخصائص والأحكام، ويوجهها اصحابها بترجيهات نلخصها فيما يلي:

<sup>(</sup>١) سورة الحج آية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان جـ٢ ص٢٠١.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم جـ١٦ ص١٤١.

- ا رورق النقدي مال متقوم مرغوب فيه، ومدخر بباع ويشترى وتخالف ذاته ومعدته
   ذات الذهب والفضة ومعدنهما.
- ب ـ الورق النقدي ليس بمكيل ولا موزون. وليس له جنس من الاجناس الربوية السنة
   المنصوص عليها في حديث عبادة بن الصامت وغيره حتى تلحق به وتقاس عليه.
- جـ ما كتب عليها من تقدير قيمتها وتعيين اسمها يعتبر أمرًا اصطلاحيًا مجازيًا لا تخرج به عن حقيقتها من أنها مال متقوم ليست من جنس الذهب ولا الفضة ولا غيرهما من الأموال الربوية.
- د \_ انتفاء الجامع بين الورق النقدي والنقد المعدني في الجنس والقدر، اما الجنس فالورق النقدي قرطاس. والنقد المعدني معدن نفيس من ذهب او فضة او غيرهما من المعادن، وأما القدر فالنقد المعدني موزون أما القرطاس فلا دخل للوزن ولا للكيل فيه.

#### مستلزمات هذه النظرية:

إن القول بعرضية النقود الورقية يستلزم الأحكام الآتية:

- ا) عدم جواز السلَّم بها لدى من يقول باشتراط أن يكون أحد العوضين نقدًا من الذهب أو الفضة أو غيرهما من أنواع النقد المعدني لأن الأوراق النقدية، بمقتضى هذه النظرية ليست أثمانًا وإنما هي عروض.
- ۲) عدم جریان الربا بنوعیه فیها، فلا باس من بیع بعضها ببعض متفاضلاً، فیجوز بیے العشرة بخمسة عشر او اقل او اکثر، کما یجوز بیع بعضها ببعض او بثمن من الاثمان الاخری کالذهب او الفضة او البرنز او غیرها من المعادن النقدیة نسیئة.
- عدم وجرب الزكاة فيها ما لم تُعد للتجارة. لأن من شروط وجوب الزكاة في العروض إعدادها للتجارة.

#### نقد هذه النظرية:

الواقع أن الإفراط والتفريط تمثلا بوضوح في نظريتي السندية والعرضية فإذا كان في القول بسندية الأوراق النقدية من التضييق والإحراج والمشقات ما يتناف مع يسر الإسلام وقواعده العامة في ذلك، ففي القول بعرضية الأوراق النقدية تفريط لا حد له وذلك بفتح ابواب الرباعلى مصاريعها وإسقاط الزكاة عن غالب الأموال المتمولة في وقتنا هذا. يتضح

التغريط وتظهر بشاعة هذه النظرية وتعين إنكارها والبراءة منها من حكمها على المثال التالى:

رجل مسلم يملك مليون جنيه استرايني أودعه احد المصارف بفائدة قدرها ٨٪ لم يقصد بهذا المبلغ التجارة وإنما يريده باقيًا عند البنك بصفة مستمرة على أن يأخذ فائدته ليقوم بصرفها على نفسه في شئون حياته مثلًا. فلا بأس على مذهب هذه النظرية بصنيعه هذا لأن المبلغ ليس نقدًا، فيجري فيه الربا ولا زكاة فيه لكونه عرضًا لم يقصد به التجارة.

اي تفريط أبلغ من إسقاط أحد أركان الإسلام عن نوع من الأموال يعتبر أبرز مال تتمثل فيه التنمية وأوضحه، وأي تفريط أبلغ من رفع الربا عن نقد يعتبر الآن النقد الوحيد في هذه الحياة أو بكاد.

لا شك أن هذه النظرية وما تستلزمه من أحكام مثار إنكار، وحُقُّ لمن أنكرها أن يبالغ في إنكارها.

بعد هذا نعود إلى مناقشة استدلال أصحاب هذه النظرية. يقولون بأن الورق النقدى عرض من العروض. ونحب قبل نقاش هذه العبارة أن نحرر فيها محل النزاع فجنس الورق بغض النظر عن أنواعه مال متقوم مدخر مرغوب فيه يباع ويشترى وينتفع به في الكتابة وحفظ الأشياء ونحو ذلك من أنواع الانتفاعات الأخرى. وهو لا شك بهذا الاعتبار عرض من أجناس العروض له حكمها، وإنما محل النقاش فيما إذا عمدت الجهات المختصة إلى نوع من جنس الورق فأخرجت للناس منه قصاصات صغيرة مشغولة بالنقش والصور والكتابات وقررت التعامل بها كنقد. وتلقاها الناس بالقبول. فلا شك أن هذا النوع من الورق قد انتقل عن جنسه باعتبار وانتفى عنه حكم جنسه لذلك الاعتبار. لانتفاء اسباب الانتفاع به كورق يكتب فيه وتحفظ فيه الأشياء، فإذا كان الناس يحرصون على الحصول عليه ويرضونه ثمنًا لسلعهم سواء كانت عينية أم خدمات، فليس لأنه مال متقوم مرغوب فيه بعد تقطيعه قصاصات مشغولة بالنقش والكتابة والصور. وإنما لأنه انتقل إلى جنس ثمني بدليل فقده قيمته كليًّا في حال إبطال السلطان التعامل به. ثم على فرض بقاء قيمته الذاتية فهل كل مال مدخر مرغوب فيه عرض من العروض التي لا يجرى فيها الربا ولا تجب فيها الزكاة إلا بنية التجارة؟ اليس كل من الذهب والفضة مالًا مدخرًا مرغوبًا فيه ومع هذا فوجوب الزكاة في كل منهما إذا بلغ نصابًا وجريان الربا بنوعيه فيهما محل اتفاق بين أهل العلم؟ قد يقال أن الذهب والفضة قد نص على وجوب الزكاة فيهما ولو لم يُعدّا للتجارة. وعلى جريان الربا بنوعيه فيهما. ويجاب عن هذا بأن القياس

لدى جمهور علماء الإسلام دليل شرعي تثبت به الأحكام. فقياس ما تحققت فيه علتهما قياس صحيح يجعله في حكم ما نص عليه.

أما مخالفة ذاته ومعدنه ذاتهما ومعدنهما فهل لهذه المخالفة تأثير في انتفاء حكمهما عنه؟.

### النظرية الثالثة نظرية إلحاقها بالفلوس:

هذه النظرية ترى أن الأوراق النقدية كالفلوس في طروء الثمنية عليها فما ثبت للفلوس من أحكام في الربا والزكاة والسلم ثبت للأوراق النقدية مثلها. وقد قال بهذه النظرية مجموعة كبيرة من العلماء، ويعتبر القائل بها في الجملة وسطًا بين القائلين بالنظرية السندية والقائلين بالنظرية.

### مستلزمات هذه النظرية:

الواقع أن أصحاب القول بإلحاق الأوراق النقدية بالفلوس يقصدون ما قصده كثير من أهـل العلم من التفريق في الحكم بينها وبين النقدين، إلا أنهم ليسوا على وفاق في التفريق فبعضهم كان في تغريقه معتدلاً في الجملة فأعطى الفلوس حكم النقدين في جريان ربا النسيئة فيها، لاتفاقها معهما في الثمنية. ومنع جريان ربا الفضل فيهما بحجة أنها ليست كالنقدين من كل وجه، وبعضهم أبعد النجعة في التفريق حيث كانوا يرون أن الفلوس وما الحق بها ليست أموالاً زكوية ولا ربوية فلا زكاة فيها إلا بنية التجارة، ولا بأس ببيم بعضها ببعض أو بغيها من جنسها من الاثمان متفاضلاً ونسيئة.

#### نقد هذه النظرية:

تقدم لنا أن القائلين بإلصاق الأوراق النقدية بالغلوس فريقان، فريق التقى مع القائلين باعتبارها عروضًا وجهًا لوجه، فسلب عن الغلوس وما الحق بها من الأوراق النقدية مستلزمات الثمنية فلا زكاة فيها بغير نية التجارة ولا يجري الربا بنوعيه فيها. ولالتقائه معهم في هذه النتيجة الخاطئة في اعتقادنا، فقد كفانا ردًّا عليه ما رددنا به على القائلين بالعرضية. أما الفريق الآخر فلا شك أنه أقرب الأقوال إلى الإصابة في نظرنا ولكنه لم يصبها. وإذا كان لنا معه نقاش فنقاشنا معه أن الحل الوسط في إعطاء الفلوس حكم النقدين في جريان ربا النصل عنها كما يعتنع

جريانه في العروض يحتاج إلى ما يسنده نقلاً أو عقلاً. مع أن أصحاب هذا القول يستطيعون أن يجيبوا عن هذا الاعتراض بأن الفلوس لها عاملان يتجاذبانها، عامل اصلها وهو العرض، وعامل واقعها بعد الرواج وهو الثمنية، ولتعادل قوة العاملين بقيت الفلوس وسطًا بين العرضية والنقدية. إلا أن هذه الإجابة مردودة بأن التوسط في الحكم على الشيء إذا كان له جهتان تتنازعانه وهما مختلفتان فإن الحكم فيه يجب أن يبنى على الاحتياط لاستبراء الدين والعرض بالاحتياط، للحفاظ على الضروريات الخمس التي هي: الدين والنفس والعقل والنسل والمال. ومثال ذلك ما رواه الجماعة إلا الترمذي، ففي صحيح البخاري بإسناده إلى عائشة - رضي الله عنها - قالت: كان عتبة عهد إلى أخيه سعد أن ابن وليدة رمعة مني فاقبضه إليك فلما كان عام الفتح أخذه سعد فقال ابن أخي عهد إلى في في في في في في في الله في في في في أن الله في في في في أن عبد بن زمعة الولد للفراش رسول الله يك في الن عيد عهد إلى فيه، فقال عبد بن زمعة الولد للفراش الحي وابن وليدة أبي ولد على فراشه فقال النبي كي هو هو لك يا عبد بن زمعة الولد للفراش وللعاهر الحجر، ثم قال لسودة بنت زمعة احتجبي منه لما رأى شبهه بعتبة فما رآها حتى الله.

فالحقه رسول الله على بصاحب الفراش اتباعًا للأصل والحقه بغير صاحب الفراش من جهة المحرمية لوضوح شبهه بغيره احتيامًا. فهذا توسط لم يترتب عليه انتهاك محظور وإنما فيه مزيد مراعاة للحفاظ على إحدى الضروريات الخمس وهي النسل، بخلاف إعطاء الفلوس الرائجة حكم ما نقلت عنه من منع جريان ربا الفضل فيها فهو فتح لباب الذريعة إلى ربا النسيئة. ثم على فرض صحة التفريق في الحكم بين الفلوس والنقدين الذهب والفضة. فإن في إلحاق الأوراق النقدية مزيد اختصاص بالنقدين إن إلحاقها بالفلوس فيه نظر إذ لا شك أن بينهما فروقًا تتضح فيما ياتى:

- الأوراق النقدية بحكم واقعها الآن موغلة في الثمنية إيغالاً تقتصر دونه الفلوس.
- ٢) في انتقال الأوراق النقدية عن أصلها العرضي إلى الثمنية قوة أفقدتها القدرة على رجوعها إلى أصلها في حال إبطالها. بخلاف الفلوس فهي إذا كسدت، أو أبطل السلطان التعامل بها. فلها قيمة في نفسها أشبه سائر العروض.
- الأوراق النقدية في غلاء قيمتها كالنقدين بل أن بعضًا من الورق النقدي تعجز عن اللحاق بقيمته أكبر قطعة نقدية من ذهب أو فضة.

- ٤) تستخدم الفلوس في تقييم المحقرات من السلع. وهذه المحقرات مما تعم الحاجة إليها. فالتخفيف في احكامها أمر حاجي تقتضيه المصلحة العامة كالعرايا والتجاوز عن يسير الغرر والجهالة ولعل هذا وجه للتعليل به في جواز جريان ربا الفضل فيها لدى من يقول ذلك.
- ه) نظرًا لتفاهة قيمة الفلوس فإن الصفقات ذات القيمة العالية لا تتم بها وإنما تتم بالنقدين أو بالأوراق النقدية. والربا في الغالب لا يكون إلا في صفقات ذات قيمة عالية نسبيًا فهذه فروق لها أثرها الواضح في إعطاء الأوراق النقدية مزيد فضل على الفلوس وفي إعطائها ما تقتضيه هذه الزيادة وما تستلزمه الآثار من أحكام ونتائج.

### النظرية الرابعة: النظرية البديلة:

هذه النظرية تعني أن الأوراق النقدية بدل لما استعيض بها عنه وهما النقدان الذهب والفضة، وللبدل حكم البدل منه ويوجهها اصحابها بأن هذه الأوراق النقدية قائمة في الثمنية مقام ما تقرعت عنه من ذهب أو فضة، حالة محلها جارية مجراها معتمدة على تغطيتها بما تفرعت عنه منهما، والأمور الشرعية بمقاصدها ومعانيها لا بألفاظها ومبانيها. يؤيد القول بثمنيتها أنها إذا زالت عنها الثمنية أصبحت مجرد قصاصات ورق لا تساوي بعد إبطالها شيئًا مما كانت تساويه قبل الإبطال. فلها حكم النقدين مطلقًا لأن ما ثبت للمبدل يثبت للبدل.

#### مستلزمات هذه النظرية:

تستلزم هذه النظرية مستلزمات نذكر منها ما يلى:

- ١) جريان الربا بنوعيه في الأوراق النقدية.
- ٢) ثبوت الزكاة فيها متى بلغت قيمتها مائتي درهم فضة أو عشرين مثقالاً ذهباً. إذا استكملت شروط وجوب الزكاة في النقدين، مع ملاحظة أن ما كان بدلاً عن ذهب فلا تجب زكاته حتى تبلغ ثمنيته نصاب الذهب، وما كان بدلاً من فضة فلا تجب زكاته حتى تبلغ ثمنيته نصاب الفضة.
  - ٣) جواز السُّلم بها.
- ٤) اعتبارها بغض النظر عن أشكالها وأسمائها وجنسياتها متفرعة عن جنسين هما الذهب والفضة. فما كان عن ذهب فله حكم الذهب وما كان عن فضة فله حكم الفضة.

ه) إذا اتفق نوعان من الورق النقدي متفرعان عن ذهب أو فضة فيمتنع التفاضل بينهما في الصرف ولنضرب لذلك مثلين: أحدهما نفرض أن الريال السعودي والليرة اللبنانية متفرعان عن فضة فتمتنع مصارفتهما إلا بشرط تساويهما في القيمة. والمثال الثاني أن الجنيه الإسترليني والدينار الكويتي متفرعان عن ذهب فتمتنع مصارفتهما إلا بشرط تساويهما في القيمة.

نقد هذه النظرية: الواقع أن النظرية أقرب النظريات إلى الصواب. وإذا كان لنا عليها ملاحظة فعلى ما اعتمد عليه القائلون بها، من أن هذه الأوراق النقدية متفرعة عن ذهب أو فضة مخزون ما تفرعا عنه في خزائن مصدريها. فقد مرّ بنا أن جهات إصدار الأوراق النقدية بعد أن اجتازت الأوراق النقدية عدة مراحل في حياتها الثمنية، وبلغت من الثقة والاطمئنان مرتبة جعلت الناس لا يسائلون عن غطائها، لم يروا انفسهم ملزمين بتغطية كاملها بما تقدر به وإنما يكفي تغطية نسبة مقبولة منها والباقي يعتبر أوراقًا وثيقية بمعنى أن الجهة التي سنت التعامل بها ملزمة بضمان قيمتها. ثم أن غطاءها لا يلزم أن يكون ذهبًا أو فضة، بل قد يكون عقارًا كما فعلت المانيا بغطاء عملتها. وقد يكون أوراقًا مالية ذات قيمة كما هو الحال بالنسبة لغالب دول منطقة الإسترليني.

وعليه فحيث كانت هذه النظرية مبنية على أن الورق النقدي مغطى كامله بذهب أو فضة وحيث أن الواقع خلاف ذلك، وأن غالب الأوراق النقدية مجرد أوراق وثبقية قيمتها مستمدة من سنَّ الدولة التعامل بها وتلقي الناس إياها بالقبول، وأن القليل المغطى لا يلزم أن يغطى بالذهب أو الغضة بل قد يغطى بغيرهما من عقار أو أوراق مالية كما مرَّ ذكر الشواهد على ذلك فقد ظهر لنا أن هذه النظرية تفتقر إلى ما يسندها من دنيا الواقع.

## الراي المختار في حقيقة النقد الورقي:

لقد مرَّ بنا تعريف النقد من أنه أي شيء يلقى قبولاً عامًا كوسيط للتبادل كما مرَّ بنا أن الورق النقدي مرَّ بمراحل كانت نهايتها اعتباره نقدًا قائمًا يحمل قوة مطلقة للإبراء العام. وأن التعهد المسجل على كل ورقة نقدية منه بتسليم مقدار ما اعتبرت إبراء عنه لحاملها عند طلبه لفظ لا يعني معناه وإنما هو بقية باقية لمرحلة من مراحل حياة الورق النقدي، يعني التمسك به لأن تذكير المسئولين عن إصداره بمسئوليتهم تجاهه والحد من الإفراط

ف الإصدار بدون استكمال لأسباب إحلال الثقة به كنقد يحمل قوة مطلقة للإبراء العام، وكمستودع للثروة تطيب النفس باختزانه للحاجة، ومرَّ بنا أيضًا أن قانون إصدار الأوراق النقدية لا يحتم على مصدريها تغطيتها جميعها. وإنما يكفى تغطية بعضها بغطاء مادى ذى قيمة. على أن يكون الباقي مما لم يُغَطُّ أوراقًا وثيقية على جهات إصدارها. وأن التغطية لا يلزم أن تكون ذهبًا أو فضة بل يجوز أن تكون عقارًا أو أوراقًا مالية كالأسهم والسندات، كما مرَّ بنا أن سر قبول النقد أيًّا كان قبولاً عامًا للتداول والتمول هو الثقة به كقوة شرائية وكمستودع أمين للادخار. لأن سر قبوله محصور في كونه ذا قيمة في ذاته أي أن القانون فرضه والزم التعامل به. ومرَّ بنا أن ذات الورقة النقدية لا قيمة لها مطلقًا بعد أن صارت مجرد قصاصات صغيرة فاقدة عموم وجوه الانتفاع. وأنها بذلك ليست من عروض التجارة، وإن قيمتها في أمر خارج عن ذاتها كما مرَّ بنا أن الحكمة في جريان الربا بنوعيه في النقدين الذهب والفضة كونهما محلًّا للظلم والعدوان حينما يكونان أو أحدهما سلعًا تباع وتشترى والحال أنهما وحدة للمحاسبة والتقويم. فزيادة أحدهما بعضه على بعض في غير مقابلة مشروعة ظلم وعدوان، كما أن مصارفة أحدهما بالآخر بدون تقايض ف محلس العقد مظنة ذلك وذريعة إليه. وفي اتخاذهما سلعًا تباع وتشتري تعطيل لهما عما اتخذا له وإفساد على المسلمين قيم سلعهم حينما تكون هذه القيم عرضة للزيادة والنقصان، وفي هذا تعدُّ على المجتمع وعدوان عليه.

وعليه فحيث أن الورق النقدي نقد قائم بذاته، لم يكن سر قبوله للتداول والتمول والإسراء المطلق التعهد المسجل على كل ورقة نقدية منه بتسليم حاملها محتواها عند الطلب، ولا أنه مغطى جميعه بذهب أو فضة، ولا أن السلطان فرضه والزم التعامل به، وإنما سر قبوله ثقة الناس به كقوة شرائية مطلقة بغض النظر عن أسلوب حصول الثقة به. وحيث إن الورق النقدي له خصائص النقدين الذهب والفضة من أنه ثمن، وبه تقوم الاشياء، والنفوس تطمئن بتموله وادخاره.

وفي اتخاذه سلعًا تباع وتشترى ما في اتخاذ النقدين سلعًا تباع وتشترى من الظلم والضرر والعدوان. وحيث إن الصحيح في علة جريان الربا في النقدين مطلق الثمنية.

وقد تبين لنا فيما مضى ضعف القول بسندية الأوراق النقدية. أو باعتبارها عروضًا، أو متفرعة عن ذهب أو فضة أو أن للفلوس حكمًا خاصًّا بها يمكن أن يثبت للورق النقدي. لهذه الحيثيات فإن الورق النقدي ثمن قائم بذاته له حكم النقدين الذهب والفضة في جريان الربا بنرعيه فيه كما يجري فيهما قياسًا عليهما ولاندراجه تحت علة الربا في النقود.

وهو الثمنية.

ونظرًا إلى أن العملات الورقية أجناس تتعدد جهات إصدارها بمعنى أن الورق النقدي السعودي مثلاً جنس، والورق النقدي الكريتي جنس، والورق النقدي الأمريكي جنس والورق النقدي الأمريكي جنس وهكذا كل عملة ورقية جنس مستقل بذاته حكمها حكم الذهب والفضة في جواز بيع بعضها ببعض من غير جنسها مطلقًا إذا كان يدًا بيد لما روى الإمام أحمد ومسلم عن عبادة بن الصامت رضي ألله عنه أن النبي ﷺ قال: الذهب بالذهب والفضة بالفضة والبُر والشعير بالشعير بالشعير بالشعير بالشعير بالشعير التمر بالتمر والملح بالملح مثلاً بمثل سواء بسواء يدًا بيد. فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدًا بيد.

فكما أن الذهب والفضة جنسان لاختلاف أحدهما عن الآخر في قيمتهما الذاتية فكذلك العملات الورقية أجناس لاختلاف بعضها عن بعض فيما تقدرها به جهات إصدارها، وفيما تتخذه من أسباب لقبولها وإحلال الثقة بها وفيما تكون عليه هذه الجهات من قوة وضعف وسعة سلطان وتقلصه.

### مستلزمات هذا الراي:

الواقع أن القول باعتبار الورق النقدي ثمنًا قائمًا بذاته كقيام الثمنية في كل من الذهب والفضة وغيرهما من النقود المعدنية، وأن العملات الورقية أجناس تتعدد بتعدد جهات إصدارها هذا القول يستلزم أحكامًا شرعية أشير إلى بعضها فيما يلي:

- ا) جريان الربا بنوعيه فيه كما يجري الربا بنوعيه في النقدين الذهب والفضة وما اجري مجراهما في الثمنية كالفلوس لدى المحققين من أهل العلم وهذا يقتضي مايلي:
- ا ـ لا يجوز بيع بعضه ببعض أو بغيره من الاجناس الثمنية الأخرى من ذهب أو فضة أو فلوس نسيئة مطلقًا. فلا يجوز بيع ريال ورق بريال فضة أو بعشرين قرشًا نسيئة، كما لا يجوز بيع الدولار الأمريكي بخمسة ريالات سعودية مثلًا أو أقل منها أو أكثر نسيئة. ولا يجوز بيع خمسين ريالًا ورقًا بجنيه ذهب نسيئة.
- بـ لا يجوز بيع الجنس الواحد بعضه ببعض متفاضلًا سواء كان ذلك نسيئة أو يدًا
   بيد، فلا يجوز مثلًا بيع خمسة عشر ريالًا سعوديًا ورقًا بستة عشر ريالًا سعوديًا
   ورقًا.
- جـ \_ يجوز بيع بعضه ببعض من غير جنسه مطلقًا إذا كان يدًا بيد، فيجوز بيع الريال

الفضة السعودي بريالين أو اكثر أو أقل من الورق السعودي.. وبيع الليرة المسورية أو اللبنانية مثلاً بريال سعودي فضة كان أو ورقًا، وبيع الدولار الأمريكي بخمسة أريل سعودية مثلاً أو أقل منها أو أكثر إذا كان بيع ذلك يدًا بيد.

٢) وجوب زكاتها إذا بلغت ثمنيتها ادنى النصابين من ذهب أو فضة إذا كانت مملوكة
 لاهل وجوبها.

٣) جواز السلم بها(١).

والله المستعان. وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

and it was the second of the last of the

 <sup>(</sup>١) من أراد الاستزادة من هذا الموضوع فليرجع إلى كتاب الباحث الفاضل (الورق النقدي - حقيقته, تاريخ، قيمته، حكمه).

# مسائل في فقه الدعوة

الدكتور/ محمد محمد شتا أبو سعد(٠)

#### تمهيد

كل يوم يمر، تَتَرَسُخ فيه معالم الدعوة إلى اش، ولا مراء أن الله سبحانه وتعالى، لم يُشَرِّف هذه الديار فقط بانبثاق نور الإسلام منها، على يد خاتم الأنبياء والمرسلين محمد ﷺ، بل جعلها أيضًا قديمًا وحديثًا منبت العلماء الصالحين، الذين يحمون بعد الله سبحانه وتعالى حمى هذا الدين القيم، بعلم لا تداخله بدع شركية، ويحيط بحق ببابعاد توحيد الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، ويقدمها للعالم صافية نقية، تستجيب لكتاب الله جل شأنه وسنة رسول ﷺ.

ولما كانت الدعوة الإسلامية أُسُاسٌ في رسالة الدين الإسلامي الخالد، فإنه يحق لكل مسلم أن يبدي تصوره لبعض أولويات مسائل فقه الدعوة إلى ألله، وهذا البحث هو محاولة مبدئية في هذا السبيل وهو يتعرض:

أولاً: وجوب صيرورة كل مسلم داعية.

ثانيًا: ضرورة ثبات الداعية.

ثالثًا: مجابهة بعض التحديات.

رابعًا: الرد على تحديات الماديين.

خامسًا: الحث على التمسك بالمنهج القرآني.

والأساس في بحث هذه الأمور هو كتاب الله وسنة نبيه ﷺ مع الاستعانة بعد ذلك ببعض المراجع التي تجلّي الموضوع، وقد تمت الإشارة إلى ما يمكن أن يوضح بعض الإفكار التي يحول السياق العام دون الاستطراد فيها، وذلك لمن شاء أن يبحث خوافيها أو ليستعين بما أشارت إليه من مصادر ومراجع لا يتسع المقام لسردها.

مستشار (قاضي) بمحكمة استثناف القاهرة ومستشار التأمينات الاجتماعية بالرياض، استاذ سابق
 بجامعات الازهر والقاهرة (بالقاهرة وبني سويف والخرطوم) وام درمان الإسلامية ووهران بالجزائر
 والملك سعود بالرياض والمركز القومي للدراسات القضائية بمصر.

# المسألة الأولى: وجوب صيرورة كل مسلم داعية:

## تعليم وسلوك:

مجد الإسلام لن يتحقق إلا من خلال جميع ابناء الإسلام، العالم يعلم، والكل يعمل بما علم أو تعلم، فمن يُعلَّم غيره ابتغاء مرضاة الله فهو مُبلِّغ لرسالة الله(١٠)، ومن يسلك السلوك الإسلامي، فهو أيضًا مبلغ لرسالة الله، في خاصة نفسه ولن حوله مهما قل عدد الذين ( يتأثرون به، وينهجون نهجه. ﴿الذين يبلغون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون احدًا إلا الله﴿(١٠).

فإذا جمع المسلمون بين البصيرة والتقوى، وجعلوا الشغايتهم والعمل في سبيل الإسلام وسيلتهم، كانوا قادرين، بحول الشوقوت، على استثقاد انفسهم من شرور المادة، وآثام التبعية لغير الله، والبعد عن متطلبات النفس الامارة بالسوء، وتجنب رغبات الاهواء في إفساد الارض والسماء، وهي الاهواء التي تضل، وتفضي لا محالة إلى الفساد، وهو ما لا يقبله الله فولو اتبع الحق اهواءهم لفسدت السماوات والارض ومن فيهن ه\". ولكي يختفي الفساد والإقساد، فلا بد من التدين الكامل، والإلتزام التام بأحكام الدين، وعدم التقصير في اي شأن من شئوته، فلا فساد إلا إذا كان هناك تجرؤ على محارم الله ولا إفساد إلا إذا كان هناك تتذكر لشرع الله، والتذكر لشرع الله لا يكون إلا بعد غيبة الضمير الديني، وترك كان هناك تنكر لشرع الله هي قوانينهم، وحضارة الهم لا يُجدون انفسهم إلا مع اعداء الله مقو سلوكهم، وآراؤهم في المجتمع والحياة هي آراؤهم، ومن خصارتهم كذلك: اعداء الله هو سلوكهم، وآراؤهم في المجتمع والحياة هي آراؤهم، ومن خصارتهم كذلك: اعداء الله هو سلوكهم، وآراؤهم في المجتمع والحياة هي آراؤهم، ومن خصارتهم كذلك: اعداء الله هو مقاليات وعدم فهم متطلبات الهذم بالخفر بما يحقق مصالح الناس، وعدم إعمال مقاصد الشرع، وعدم فهم متطلبات

 <sup>(</sup>١) الشيخ عبدالعزيز بن عبداله بن بان فضل العلم وشرف اهله، مجلة البحوث الإسلامية، ع٧٧.
 ربيم الأول ـ جمادى الآخر، ١٤١٠هـ، ص١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، آية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، آية ٧١.

 <sup>(</sup>٤) د. عبدالرحمن بن زيد الزنيدي، مدخل إلى علم الثقافة الإسلامية، مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ع٢، المحرم ١٤١٠هـ، ص١١٣ \_ ١١٤.

العصر، يتكلمون ولا يسمعون، يُبتَدعون ولا يَشْبِعُون، يتعصبون للباطل، ولا يقتربون من الحق، ولو قلت لهم: إن منهج اش يقوم على الحلال والحرام، ووضع قواعد للسلوك الملتزم، وإن ما أمر الله به يجب أن يؤتى، وما نهى عنه يجب أن يُجتنب، رايتهم يعرضون عنك، ويتندرون بك، قلوبهم غلف، وآذانهم صم، تدعوهم إلى النجاة فيدعونك إلى النار، وأمثال مؤلاء، يجب على المسلم أن يفوض فيهم أمره إلى ألث ﴿فستذكرون ما أقول لكم، وافوض أمري إلى الله، إن أله بصير بالعباد﴾(١).

## المحاورة باللين:

ولما كان كل مسلم يجب بالسلوك القويم أن يكون داعية إلى أش، فإنه يجب أن يقرن هذا السلوك بنية الأخذ بيد الغير، إلى سبيل أش، إذا ظهر له أنهم حادوا عن السبيل، فلا يتركهم لشيطان يحاول لفتهم عن أصول عقيدتهم، بل يفوض أمره إلى أش، ويتجه إليهم، فيحاورهم باللين، ويضاطبهم برفق، ويحواجههم بلا حدّة، ويكون عزاؤه في الصبر، لانهم مخدوعون، والمخدوع لا يفيق بيسر أو سهولة، بل يقاوم بضراوة المهزوم في أعماقه، ومثله يحتاج إلى أخ مسلم حق الإسلام، موقن بأن الحق لا بد أن ينتصر، وأن الضلال لا بد أن ينهزم، وعلى هذا المسلم الداعية أن يُبتُصر غيره بطريق الحلال، فيمتص سوء ظنهم بفائق إيمانه، ويتفاضى مؤقتًا عن بعض نقائصهم بفيض إحسانه، يلتمس لهم العذر، ويحمل أمرهم على الصلاح، لا يسيء الظن بهم، بل يُشْعِرُهم أنه واثق من انتصار الخير فيهم، ويحاول أن يردهم ما استطاع إلى كتاب أش، وسنة رسوله ﷺ وإجماع علماء الأمة، بلا محاولة إظهار للقدرة، أو مباهاة بالتقوى، وبالجملة فإن عليه الخشوع في الدعوة إلى اش، وعدم ما وكية النفس ﴿ فلا تزكوا انفسكم هو اعلم بمن اتقى﴾ (").

# الحق حق والباطل باطل: لا يتنا عليه الما

والداعية المسلم يثق دائمًا أن النصر للعقيدة، فالحق حق والباطل باطل، ولكي تستمر هذه الحقيقة ثابتة في وجدان المسلمين، فإن على الداعية أن يقتصد في احكامه، وأن يتوسع

<sup>(</sup>١) سورة غافر، آية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية ٢٢.

مقابل ذلك في إظهار حاكمية اش، فالداعية يبين الحلال والحرام، وفي ثنايا ذلك يبين أن هذا هو حكم الله ويقيم الدليل عليه، ويبين معالم طريق الحق بكافة الأساليب الممكنة لأن الإعداء يساندون العصاة، والدعاة مستهدفون وهم يحاولون التمكين لشرع الله، ولا يبقى من سبيل سوى الدعوة الهادئة التي تجابه التحديات بالحقائق، وربما نبع الماء من أعماق الصخور، وما ذلك على الله ببعيد.

وعلى كل مسلم، في مقابل ذلك، أن يتيقن أن علماء الأمة هم قدرتها في وجوب تطبيق شرع اش (1) ولن تتحقق هذه الحقيقة الثابئة، وتصبح عنصرًا من عناصر احترام أقداد الدعاة، إلا إذا جعل الدعاة تطبيق شرع اش، في شتى مناحي الحياة هدمًا أولبًا لهم، فهم يبينون أهمية الاحتكام للشريعة وتأكيد أنه لا حاكمية ولا سلطان لغير ما أنزل الله من الهدى والحق، ذلك أنه لا فساد في الأرض إلا عند إغفال تحكيم شرع الله والبعد عن منهجه، والجري وراء الشهوة، واتباع الهوى، ومجاراة الاعداء بما يؤدي إليه من شيوع الانحلال ولينظر الدعاة إلى دول لا تطبق شرع الله، لكي يلمحوا مدى تفككها، وانتشار التسيب فيها، وانعدام ترابطها وانهيار قوتها، وتفرقها شيئًا، يطفو على سطحها الجهال، ويرسب في اعماقها ثقاة الرجال، تحكم بالمتشابه، وترد المُحكّم، وتتحاكم إلى الطُّني وتغلق الباب أمام القطعي، لا ترد الأحكام إلى عِلِها، بل تحلل الحرام وفق أهوائها، وتحرم الحلال وفق رغباتها، وكل ذلك افتراء على الله. ﴿ ولا تقولوا لما تصف السنتكم الكذب الدلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب، إن الذين يفترون على الله الكذب لا بطحون ﴾ (٢)

## المسلم على حق والحق متبوع لا تابع:

إن المسلم هو حامل لواء العقيدة، وهو مفضل على من سواه، يتبعه غيره، ولا يكون هو تابعًا لغير المسلمين أبدًا، شامخ الأنف وإن أعوزته المادة، لأنه بالروح اغنى من كل مادة،

<sup>(</sup>١) د. محمد بن احمد الصالح، المصادر الأصلية والتبعية للشريعة الإسلامية وقواعد الفقه فيها وبيان قدرتها على حل مشكلات المجتمع المعاصر، مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، العدد السابق، ص١٦ وما بعدها وبخاصة ص٥٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية ١١٦.

مرفوع الهامة وإن عادته كل قوى الإلحاد والبغي في الأرض، لأنه منتصر بجند السماء، لا تلتبس عليه السبل، ولا تجوز عليه الأباطيل، لا تضطرب موازينه، لأنه مؤمن وإن عصى، مسلم وإن أخطأ، سريع العودة إلى سبيل الرشاد، دائم التوبة، فهو مصدق بالجنان، وبقر باللسان، وعامل بالجوارح والأبدان، خاشع ش، لا يرتاب ولا يشك، يقيم دعائم الإسلام، ويجاهد في سبيل الله بكل ما يمك، يوقن بأن ما عند الله هو الأبقى، وإن الباقيات الصالحات هي عدته (هيوم لا ينفع مال ولا بنون) (() (إلا من أتى الله بقلب سليم) (() وهو صادق دائمًا، قال تعالى: (إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم يرتابوا وحاهدوا ماموالهم وإنفسهم في سبيل الله، أولئك هم الصادقون) (().

## التوحيد يقطع دابر الفساد:

والسلم الذي يحمل لواء العقيدة، ويدعو إلى الله على بصيرة (١١)، يجب عليه أن يذكّر غيره بعاقبة الفساد والمفسدين، والعبر كثيرة في كثير من العصور وكثير من الاصقاع والبقاع، فضلال الجاهلية أدى الجاهلين، وإيمان المؤمنين أنقذهم من العذاب المهين، وتلك أمور يجب أن تقص أخبارها، حتى تنفذ إلى أعماق الناس، فيقفون في وجه الفساد إن استشرى، والباطل إن تَبَجَّح، والملحد إن تُحَدَّى، المسلم الحق هو الذي يذكر نفسه دائمًا أن هناك إله يحاسب، ويبين لغاصبي الحقوق أن هناك ربًا يراقب، ويرشد دعاة المبادىء المهدامة إلى أنهم أول من سيجنون ثمرة خطينتهم، ويؤكد للكافة أن أتباع الهوى مُهلك، وإن الانحراف عن سواء السبيل هو عين الضياع، وأن عاقبة التسلط هي الخسران المبين، وأن الصراع بين الحق والباطل، أو بين الهدف والواقع لا يجب أن يكون على حساب وأن الصراع بين الحيق صلاح المسلم في خاصة نفسه، وإنما يجب عليه أن يبذل تصارى جهده في سبيل إصلاح غيره، فالأمر بالعروف والنهي عن المنكر فريضة على كل تصلم ومسلمة، ولكن إصلاح الغير لا بد أن يمر من خلال غربال صلاح النفس. ﴿وَهِمن لحسن قولاً ممن دعا إلى الله، وعمل صالحًا وقال إنني من المسلمين ﴿ (٩)).

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، آية ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، آية ٨٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، آية ١٥.

 <sup>(</sup>٤) الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز، عمل المسلم، مجلة البحوث الفقهية المعاصرة، ع٠٠ س٠٢.
 شوال ـ ذو الحجة ١٤١١هـ، ص٠٢.

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت، آية ٢٣.

#### الإيمان كل لا يتجزا:

إن الداعبة إلى الله يُعَلِّمُ الناس أن الإسلام قرآن كريم، وسنة مطهرة، وجهاد في سبيل إعلاء كلمة الحق، الإسلام هو سبيل الله وليس سبيل أحد سواه، ومحمد ﷺ هو قائد هذه الأمة الأوحد، لا اهتداء إلا بكتاب الله الذي بَلُغه، ولا صلاح إلا بالوقوف عند السنة التي استنها ﴿وَمِا ينطق عن الهوى﴾(') ﴿إن هو إلا وحي يوحي﴾(') وبدون انتماء للمبتمع انتماء كاملاً للإسلام، والتزام أحكامه النزامًا كليًّا، وانتهاج سلوكه انتهاجًا أبديًّا، فلا صلاح لأمة، ولا قيام لقوة، ولا أرتباط بهدف إلا بالتمسك بالإسلام وغير ذلك ضبياع وكفر، وإضاعة للحق، وسير وراء الباطل، فما أضيع الناس إن آمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعضه، فأمثال هؤلاء هم من قال أله فيهم ﴿فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا، ويوم القيامة يردون إلى الله العذاب﴾(').

ولما كان حُكَّامُ المسلمين هم ولاة امورهم، فعليهم ايضًا أن يتمثلوا أسلوب أسلافهم الصالحين في الدعوة إلى ربهم، فلا يحكمون إلا وفق شريعة أشه ولا يركنون لمنهج أحد سواه، وأن يضعوا في أول أولوياتهم أن يكون القرآن والسنة هما أصل كل صلاح وإصلاح، ويرسموا سياساتهم في إدارة شئون الناس على أساس العقيدة، ويتخذوا الشريعة ككل، وعلى المسلمين أن يبحثوا عما يجعلهم من ثقلت موازينهم، وحسنت نياتهم، يحولون دون الفساد ولا يقترفون إثم الإفساد، وعليهم قدر الطاقة أن يكونوا كالسلف الصالح، في اجتناب الكبائر وقيادة الغير نحو الأمثل والاعظم، ألا وهو شرع أش، لا يأملون إلا فيما عند أش، ولا يرجون شبيئًا ممن سواه، يحسنون الظن بالإسلام والمسلمين، ولا يجدون الحق في غير شرع أش المتين. لا يقنطون من رحمة أش فوقل يا عبادي الذين المرفوا على انفسهم لا تقنطوا من رحمة أش إن أش يغفو الذنوب جميعًا، إنه هو الغفور الرحيم،

<sup>(</sup>١) سورة النجم، آية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، اية ٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، آية ٥٣.

## العقيدة تستلزم مجاهدة النفس بنور الإيمان والعقل:

والمسلم كداعية إلى الله، سبيله العلم، وجهاد النفس، والاستكانة لحكم الله، وتذكير الغير بالخير، وإعانة الناس على العبادة، ومحاربة الأوهام والعرج، بالإقناع الحر، الذي لا إكراه فيه ولا عنت معه ﴿فَذكر إنما انت مذكر﴾(ا ﴿لست عليهم بمسيطر﴾(ا) فالإسلام فيه من القوة في الحجة العقلية، ما يكفي لهداية الضالين، وفيه من نفاسته الروحية، ما يكفي ليدين المناقق الما المنطرة السليمة ما يصلح لإثبات سمو الحق إلى يوم قيام الدين. فالإسلام دين بلا جبروت ولا طفيان، منهجه العدل بلا ظلم، والاطمئنان بلا غدر، والتساند بلا عصبية، والتكافل بلا من ولا إيذاء، تكمن قوته في انه لا يضعف أمام علوم غير إسلامية، لأن علماء الإسلام اقدر الناس على مقاومة الإسلام لا يضعف أمام علوم غير إسلامية، لأن علماء الإسلام القدر الناس على مقاومة الإسلام العالمية، التي تكرم الإنسان من حيث هو إنسان، لا من حيث مكانته، حتى وإن كانت مذه المكانة لحاكم ﴿تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون عُلواً في الأرض ولا فسادًا، والعاقبة للمتقين﴾ (ا).

والمسلم كداعية إلى الله يعرض الدعوة على الناس كافة عرضًا يتفق مع سماحة الإسلام() فتستجيب له الفطرة السوية للانام، يعرضها علمًا ويدعمها سلوكًا، ويبلورها بالقدوة الصالحة، ويطعمها بالزهد والورع والتقوى، لا يرغب في فتنة، ولا يطمع في علو مكانة، بل يهدف إلى أن يضم لدينه العظيم أجزاء جديدة، تكون له درعًا، فيفتح الله على أيدي الطائعين المهديين فتوحًا عظيمة، وتلك حكمة بالغة من حكم الإسلام المتين. فالملاحظ في الأونة الأخيرة، أن الذين يدخلون في دين الله كثيرون، ورغم الحملات المعادية فإن

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية، آية ٢١. أُعَلِّم الحَلِيَّال أَهُم عِلَيْهِ أَمَّاهِ الْخُومِ مِنْكُم الْمُعَامِّ

<sup>(</sup>٢) سورة الغاشية، آية ٢٢.

 <sup>(</sup>٣) شيخ الإسلام ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل، تحقيق د. محمد رشاد سالم، ط١ (١٣٩٩هـ)،
 جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ص٤ وما بعدها وبخاصة ص١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، آنة ٨٣.

<sup>(°)</sup> عدنان علي رضا النحوي، دور المنهاج الرباني في الدعوة الإسلامية، توزيع رئاسة إدارات البحوث العلمية، ط۲ (٤٠٤هـ)، ص ٢٩١ وما بعدها.

المسلمين الجدد لا يتراجعون، بل يقدمون لغيهم وحي السماء، كاعظم عطاء، لا يبغون من وراء ذلك عرضًا زائلًا، ولا مغنمًا ماديًا، فغايتهم اعظم، وهي الظفر برضوان الله، وهي عاية لا تعدلها كل كنوز الأرض، ولا كل ثروات الدنيا، والمسلمون الجدد، من كل بقاع الارض يشعرون أن مستقبل الإسلام هو مستقبلهم، وأن سبيل الحق هو طريق خلاصهم، وأن الحصلات المعادية، لم تفلح، فالبدع تتكشف مفاسدها يهيًا بعد يوم، والخرافات تتهاوى حصونها أمام قوة العلم الديني الحقيقي، والمدنية الزائفة تتهاوى وإثارة الاحقاد العرقية باءت بالفشل، ومحصلة كل ذلك، هو أن المسلم الداعية يجب أن يذكر بحقيقة موالاة أله وحده، وعدم موالاة أعداء ألله . قال تعالى: ﴿لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المحومنين، ومن يفعل ذلك فليس من ألله في شيء، إلا أن تتقوا منهم تقاة ويحذركم ألله نفسه (١٠).

# عرض الكليات أولاً وفق اسلوب سديد:

إن المسلم الداعية كما هو مطالب بعرض الإسلام ككل، على من يدعوهم إليه، لا ينتقص من قدره ابدًا أن يتمسك بالجزئيات، فالمسلم الداعية يعرف كيف يبدا في الدعوة ويعرف أنه ما دام قد بدا طريقها، لا يمكن أن ينتهي منها على الإطلاق، فهي سبيل الحق، وهي طريق الرشاد، إنه يعرض الكليات أولاً<sup>(7)</sup>، والتصور العام للعقيدة الإسلامية، ولا يرهق من يدعوه في البداية بالتفصيلات، ولكنه يلتزمها في خاصة نفسه، ولا يلومه أحد إن هو اتبع ما يريد أن يجعله أساس سلوك غيره من المسلمين. ولذا فإن هذا الداعية إذا حفظ نصًا فإنه يعرضه في موضعه، ويحتج به في مساقه، ويفهم كل أبعاده وأسراره وأسباب نزرله وعلته وحكمته إن أمكن ذلك، وهو عندما يدعو، فإنه لا يعمي أبدًا، أو لا ينبغي له بل يعمي أبدًا، أو لا ينبغي له بل لانه فوق مستوى الغير، بل لانه فوق مستوى الغير، بل لانه يجب أن يظل الصورة المتكاملة في ذهن من يدعوه إلى أش، وكمال صورته هو تعبير عن كمال الإسلام وجلال الإسلام، ولذا فإن هذا الداعية عندما يدعو إلى اتبردى في أصغر جزئياته، وعندما يدعو إلى التواضع لا يجب أن يتصف

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران من الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) الشيخ محمد الصالح العثيمين، عقيدة أهل السنة والجماعة، طبع الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية، (١٨٠١هـ)، ص١ - ٤٨: وانظر أصول العقيدة الإسلامية للإمام الطحاوي، شرح على بن أبي العز الاذرعي، الإمارات العربية، ط١ (١٠٠١هـ)، ص١١٢ وما بعدها.

بالاستعلاء، وعندما يناقش امرًا لا يجب أن يخوض فيما لا يحسنه، ولا فيما ينتقص من 
عميق ثقافته الإسلامية، وعندما يتعرض لتوحيد الألوهية والربوبية والاسماء والصفات 
يجب الا يخوض فيما وراء النصوص، ولا أن يجتهد فيما لا مساغ للاجتهاد فيه، حتى 
وإن كان ذلك من باب التقريب أو التآليف أو التحبيب، ولا أن يقدم للناس إلا ما يقدرون 
على فهمه واستيعابه واستخلاص الحقائق الدينية القاطعة منه، ولا أن ينزوي، أو يخشى 
أحدًا إلا أش، أو يعبأ بالجهلة من أعداء الدين، فكل علمهم المادي لا يساري حرفًا في آية 
قرآنية، ولا نقطة في حديث نبوي شريف. كذلك يجب على الداعية أن يعمق كل المفاميم 
والافكار التي تدعو إلى حضارة إسلامية راسخة، وأهم القيم قاطبة بعد شرع أش، قيمة 
العمل، بل إن العمل نفسه عبادة، وإتقان العمل هو أوجب واجبات المسلم، ولعل إتقان 
الدعوة يكون أول مفاتيح تقبل فكرة إتقان العمل. ﴿وقل اعملوا فسيرى أش عملكم 
ورسوله والمؤمنون﴾(١)

# المسالة الثانية: ضرورة ثبات الداعية

ومن هنا فإن الداعية يجب أن يكون ثابت القدم، مهما وجد نفسه فوق كثبان الرمال، رابط الجأش مهما طاشت سهام الحقدة عليه، وتصوروا أنها يمكن أن تودي به، فلا سهم الجأش مهما طاشت سهام الحقدة عليه، وتصوروا أنها يمكن أن تودي به، فلا سهم إلا سهم الحق، ولا إصابة في الواقع \_ إلا إصابة سهم الشريعة، والداعية يجب أن يثق في شخصيت فلا يهتز أبدًا، ولا يفرط أبدًا، مهما واجهه أناس لهم سمت العلماء وهم أعداء الدين المتربصين به، ومهما تكالبت عليه سطوة الجبابرة فحاربوه في قوته أو رزقه لانه أول من يعلم أن أنه وحده هو الرزاق الذي يملك الحول والطول. ﴿إن أنه هو الرزاق أنه والمرزاق الذي يواجه الأعاصير بهدوء وروية، ومن هذه الأعاصير، الدعوة إلى حرية ألمرأة، وهي دعوة تظهر كما لو كان الإسلام يكرس ظلم هذه الإنسانة أن عبوديتها. كلا فإن تعليم المرأة في الإسلام حق. ولكن صيانة عفتها هي الشرف الذي بدونه لا يوجد أي حق. إن الاختلاط أفة العصر")، والدعوة إلى عري المرأة

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، من الآية ١٠٠،

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، آية ٥٨.

 <sup>(</sup>٣) أبو الأعلى المودودي، الحجاب، الدار السعودية للنشر والتوزيع، ط٥، (١٤٠٨هـ)، ص٣٣٥ وما بعدها.

هو غذاء هذه الآفة. إن المراة المسلمة لها حقوقها الشرعية التي لا تستطيع أن تصل إلى جانب منها ارقى الأنظمة أو القوانين الوضعية، فشخصية المرأة المسلمة محترمة باقية لا وقتية، مطلقة لا نسبية، ودليل ذلك أن من يريد أن تكون المرأة مبعثًا لشهوة عابرى السبيل، هم أول المتهنين لكبريائها والمحقرين لكرامتها والمنتقصين من آدميتها ومن يريدونها مادة للتندر والتفكه والضحك عليها وهي عارية كاسية، إنما هم أول المطالبين بعبوديتها، إن المرأة لم تخلق لتكون تمثال جمال، ولا مستنقع أوجال، ولا أساس رذيلة، بل خلقت لتنجب الرجال وتنقذهم من الرذيلة وتبث فيهم الفضيلة، فهم إمَّا ابن لها، أو أخ لها، أو زوج لها، أو أب لها، وكل هؤلاء يُقدِّرونها حتى قدرها وهم ليسوا في شريعة الإسلام أعداء لها، إن تعليمها سمو بها، وعملها المناسب ظفر بقدراتها، وهي قبل كل هذا وبعده، مربية الأجيال، ومعلمة الرجال، وصانعة العقول، وإنسانة هذا شأنها، لا يمكن أن تجد في الإسلام أي نص يُحِدُّ من حريتها أو يكرس عبوديتها، لأن حريتها ليست في عرض جسدها، ولا في إظهار مفاتنها، أو إبداء زينتها، لغير زوجها، الذي يختارها أول ما يختارها لدينها وعفتها. فإذا وجد الداعية أن المفاهيم الحقيقية براد لها أن تتغير، والقدم السامية يراد لها أن تتبدل، فإنه يكون مسئولاً عن إعادة الحق إلى نصابه، والحق أن الإسلام لا يبيح الخلاعة، ولا يقر خلوة المراة بأجنبي، ولا يبيح التبرج، ولا يأذن للمراة بأى عمل يفتح أمامها أبواب المفاسد، ويقضى على كل ما هُيِّتْت له من خير وما أعدَّت له من حمل رسالة النور والعرفان ﴿ فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله (١).

## الإعلام والدعوة:

إن الداعية المسلم، يجب عليه أن يدعر إلى تقويم رسالة الإعلام، لكي تحقق التنشئة الإحتماعية الصالحة للناشئة (") وتزودهم بأساسيات العقيدة تزويدًا مقصوبًا وواسعًا لا محدودًا، فالإعلام في الإسلام ليس وسائل هدم، بل هو وسائل بناء، ومن أراده للهدم فقد هدم نفسه قبل أن يَهْدِم غيره، وأول واجبات الإعلام الإسلامي الأخذ بيد الخُلِّق لفهم أحكام الخالق، فإعلان الآنام بحقيقة أحكام الملك العلام أمر واجب على كل أجهزة الإعلام، ويتناف مع ذلك إذن عرض أو إذاعة أو نشر أي شيء لا يتفق مع جوهر الإسلام، كمحاولات استهواء الناس للباطل، وتزيين سوء العمل، فما لهذا وجدت أجهزة الإعلام بل

<sup>(</sup>١) سورة النساء من الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

وجدت للتدبّر من عظاتها، باعتبارها أجهزة دعوة إلى الحق. ﴿وعظهم وقل لهم في انفسهم قولًا بليغًا﴾(١).

واجهزة الإعلام الإسلامية ملزمة بأن تكون اداة تهذيب وتربية للضمائر وقيادة للسلوك (") وهي مطالبة بمخاطبة الناس مخاطبة عاقلة، فتحرك فيهم العقل والوعي ولا تثير فيهم الباطن واللاوعي، وما اكثر الحقائق التي يمكن لاجهزة الإعلام الإسلامية أن تبثها على الناس، فترسم صورة صادقة عن الدين القيم، وتبين منهجه في خلق اسس الحضارة من دعوة إلى العلم والتفكر في ملكوت السموات والارض، إلى تأكيد على أن الإسلام دين الحضارة من خلال العمل الجاد، فلا تعاند بين الإسلام وبين الاكتشاف والاختراع أو البحث أو استظهار الاسرار، التي منح الله الإنسان العقل لكي يكتشفها وينتقل به من ظلام الجهل إلى نور العلم. ﴿ اقرا باسم ربك الذي خلق ﴾ (").

واجهزة الإعلام يجب أن تحقق تعارف المسلمين لتتجل لهم الحكمة من خلقهم من ذكر واخيل اشه إياهم شعويًا وقبائل. إن تعارف المسلمين يجب أن يكون رسالة إعلامية (أ) فالمسلمون هم الأمة التي خلقها أشه لقيادة العالم، وإنارة السبل أمام الجاهلين المعرضين، ليروا نور الحق فيقبلوا عليه وضلال الباطل فيناوا عنه، ولذا فيجب على أجهزة الإعلام أن تكرس اللغة العربية الفصحى، وتحول دون استمراء اللهجات العامية، أو شيوع الاصطلاحات الأجنبية، فبلغة القرآن تكرن الحياة وقيادة الناس وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر﴾().

and transfer that the stand of the said of the last

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية ٦٢.

 <sup>(</sup>٢) د. محمد امان بن علي الجامي، أضواء على طريق الدعوة إلى الإسلام، طبع ونشر الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية. (١٤٠٤هـ)، ص١٨٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق، آمة ١.

 <sup>(</sup>٤) محمد قطب، هل نحن مسلمون، بدون تاريخ، ص١٩٣ وما بعدها وبخاصة ص١٦١ وما بعدها. د.
 علي جريشة، التخطيط للدعوة الإسلامية، رابطة العالم الإسلامي، ١٤٠١هـ، ص٩٢ - ٩٣.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، من الآية ١١٠.

## المسألة الثالثة: المسلم الداعية والتحديات

إن التحديات التي تجابه الداعية إلى اش، الآن تحديات كثيرة، وتكمن، أساسًا، في أن الإعداء وضعوا الدعاة موضع المتعاندين<sup>(۱)</sup> مع بعضهم، بل والمتحاربين مع بعضهم، رغم أنهم في خندق واحد.

وهكذا وبوعى أو لا وعي، تحدث الصدمة المفتعلة، ويقف دعاة الإسلام من بعضهم موقف العداء، في حين أن الأولى والأجدى أن يكون الموقف دائمًا هو موقف الإخاء، ترى ماذا نقول لأنفسنا ونحن نتقهقر ولا نتقدم، نتراجع ولا نقتحم، هل نعطى المثل غير المقبول على اننا لسنا أهلاً لحمل رسالة الدعوة إلى الله، وهي الرسالة التي لا يستطيع أن يقوم بها سوانا، لأننا الصبورون في البأساء، الغيورون على القيّم، ولأن السير وفق حقائق المنهج الإلهى الرباني هو الذي يؤدى في النهاية إلى الخلاص من كل الآلام والآثام. لقد استطاع المسلم الأول أن ينشر الدعوة في كل بقاع الأرض، ولم يكن يبحث عن راحلة تريحه من عناء السفر، ففي سبيل الله نسى الآلام، ونشر حقائق الإسلام، وتقبلتها كل البلدان التي فتحها بقبول حسن لانها رأت في الداعية كل مظاهر صدق الإيمان. أما الآن فإنك تطوى الكرة الأرضية في ست ساعات ولا تستطيع أن تحقق هدفك من الدعوة في عام أو أكثر، لأن العدو - ناهيك عن أنفسنا -، قد حاربنا في سلوكنا فاعوج، وحاربنا في وحدثنا فاختلفنا، ووصل الأمر إلى حد الاعتداء والاحتلال من قبل دولة مسلمة هي العراق، لدولة مسلمة أخرى هي الكويت، لقد ضاعت القيم، ولم يبق على المبدأ إلا القليلون، يجمعون ولا يفرقون، يسلكون سبيل الرشاد ولا يضلون، ولذا فإن التحدي الحقيقي للداعية الآن، ان يكون جزءًا من كل متساند، لا ترسًا في جزء متعاند، وبدون ذلك ستتغلب الأنانية الفردية، والطموحات الشخصية، والأهداف غير الجماعية، فنضلُّ الطريق، رغم أنه أعظم طريق، وهو طريق الهداية. ﴿واعتصموا بحيل الله جميعًا ولا تفرقوا﴾(٢).

استطاع الأعداء أن يفرقوا بين الدعاة مع أن الدعوة إلى ألله محايدة، لا علاقة لها بالسياسة ولا بالعرقية ولا بمزالق العنجهية والتكبر ﴿إِنَّ أَكُرِمُكُمْ عَنْدُ أَلَّهُ التَّقَاكُمُ﴾ (أ).

<sup>(</sup>١) انظر مظاهر اخرى في مؤلف الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام، من بحوث مؤتمر الفقه الإسلامي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض ١٣٩٦هـ، طبعة ١٤٠٤هـ، من ص٥ حتى ص١٧٥٥

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات من الآية ١٢.

فتاه الشباب الذي نريد انقاذه، ونحن لا زلنا نختلف فيما لا يجوز الاختلاف حوله، من الأمور الفرعية التي لا ينبغي أن تثير الشحناء أو البغضاء، فماذا يفعل الداعية المسلم إذا وجد أنه مطالب بخوض حروب كلامية سبق أن هدا أوار الحوار فيها ولم تعد هناك ادنى ضرورة لإثارتها.

إن علماء المملكة العربية السعودية مثل صالح في الدعوة، لا يتمسكون إلا بالكتاب والسنة والإجماع، لذا فإنهم لا يختلفون وما ذاك إلا لتحكيمهم لشريعة اش، وشريعة اش باقية بقرآنه، وعالية بسنة نبيه ومصطفاه، ولا يمكن أن تزول بكلمات طائشة، أو انفعالات جياشه، وإلا لكانت قد زالت يوم أُغلِقَ باب الاجتهاد(ا) أو عندما استُغرِت بلادنا. اذهب إلى فرنسا وانظر قوافل الإسلام وهي ترسي دعائم الدين المتين. واذهب إلى ريف مصر وانظر مل استعمار سبعين عامًا أن يُحَوَّل مصر إلى دولة غير إسلامية. كلا وإن كان قد حاول إيقاف حركة المد الإسلامي بكامل طاقتها، واذهب إلى أي مكان في العالم الإسلامي، وانظر في هدوء إلى جموع المصلين وهم يَقفُون خاشعين بين يدي رب العالمين، واسلل نفسك: هل تطبيق القوانين غير الإسلامية قضى على الإسلام، وهل أدى إلى استكانة المخلصين؟ أم أن الدعوة إلى تطبيق الشريعة تكسب كل يوبًا جديدًا، ويترفع لواؤها في شموخ، حيث لحظة الانتصار آتية لا محالة بإذن الله وحيث يعود تطبيق الشريعة لي شمني مناحي الحياة. إن الاعداء كثيرون، وما لم يأخذ الداعية ذلك في حسبانه فقد يؤدي ذلك إلى عواقب لا تُحْمَد، ونتائج لا تَشر، في وقت نحن أحوج ما نكون فيه إلى التكانف والتآرف، في كل ما لا خروج فيه على أصول الإسلام.

ولو الله كل عدو من الأعداء كتابًا ضد الإسلام، ما اثر ذلك في الإسلام شيئًا، وما المفا جذوة العقيدة في نفوس المسلمين، وما قضى على شهادة التوحيد ابدًا. لأنها شهادة نطق بها الإنسان، استجابة لفطرة فطره عليها الملك الديان، ليكون ناطقها هو وحده القادر على صنع حضارة الإنسان. ﴿قَلْ إِنْ الذينَ يفترونَ على الله الكذب لا يفلحون﴾ (٣).

 <sup>(</sup>١) الشيخ علي الخفيف، الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، مقال ضمن كتاب بهذا العنوان، إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ٤٠٤٤هـ، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية ٦٩.

#### الدعوة وقضية النبوة ومستلزماتها:

لا شك في أن دعوة غير المسلم يجب أن تبدا بالأمور الكلية دون أدنى دخول في الجزئيات، لأن الجزئيات تحتمل الخلاف طالما لم تكن موضع نص قطعي الثبوت والدلالة قرآنًا أو سنة، وهذا هو فرض الكمال الذي لا يجوز للداعية عند بدء دعوته غير المسلم إلى الإسلام أن يحيد عنه. أما الدعوة في دار الإسلام، الموجهة لاهل الإسلام، فلا بد أن تسير في أتجاهين متوازيين، أتجاه الكليات للتثبيت وبث الثقة، وأتجاه الجزئيات والفروع لفتح أفاق الدراية والبحث عن موجبات الكمال أمام المسلم، وذلك في ضوء قاعدة ثابتة: هي أن المسلم يُسلَمُ دائمًا بكل مسائل الغيب(أ) وبما ليس له علة أو حكمة ظاهرة من مسائل العبادات وغيها مما هو شبيه بها، فلا يجوز للمسلم أن يبحث عن الحكمة أو العلة ليجري الأحكام على أساس أي منهما، لأن البشر قاصرون بطبعهم، ومن كان به قصود لا يجوز أن يكن هو القادر على الإتيان كل لا يجوز أن يكن هو القادر على الإتيان كل

ومن القضايا الهامة الكبرى التي يجب أن يجعلها الداعية جدارًا لدعوته بين حين وآخر، قضية النبوة، ليس لمجرد الثقة في صدقها والإفادة من حكمها الخالدة، بل للربط بينها وبين مصادر التشريع، فمن شهد ألا إله إلا أش لا تكمل شهادته إلا بقرانها بأن محمدًا رسول أش، ومادام شهد بأن محمدًا رسول أش فإن عليه أن يصدق ليس بالقرآن وحده كمصدر لشرع أش، بل وبالسنة أيضًا، فسنة رسول أش في المصدر الثاني من مصادر التشريع بعد القرآن، فهي المبينة له والمُنشَرة لمجمله والمُتَيَّدة لمطلقه، والمُخَصَصة لعمومه، بل إنها قد تكون أساس تشريع بعض الأحكام ابتداء (1).

## التأدب مع السنة المطهرة:

ونبوة محمد ﷺ، تستلزم التأدب مع سنته، لانه تأدب في مقام قطوف مائدة نبوته، ومنزلة السنة من نفس منزلته، ولذا فإن فلسفة السنة ومنهاجها، هي فلسفة الرسول ﷺ

<sup>(</sup>١) سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، ١٤١٠هـ، ط١٧، ج١، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) محمد مصطفى شلبي، أصول الفقه الإسلامي، ط٢ (١٩٦٨هـ) دار النهضة العربية ص١١ ـ ٥٧٧. وانخر من المصادر، أصـول البـزدري لفخر الإسلام البزدري المتوف سنة ١٨٦ طبعة بالاوفست سنة ١٩٦٤هـ دار الكتاب العربي، بيروت، ص٧ وما بعدها. والأحكام في أصـول الأحكام لسيف الإسلام الأمدي المتوف سنة ١٣٦هـ، مؤسسة النور بالرواض، ص٨١ وما بعدها.

ومنهاجه، وهي فلسفة القرآن ومنهاجه، إنها دعوة إلى الترحيد وصلاح الكرن واستقامة الحياة، وهداية الانفس، فمن عادى السنة فهو جاهلي، ومن وقف تحت لواء اعدائها فقد انطفأت جذوة الإيمان في اعماقه، ومن حاول الخوض في سلامتها فهو مشكلً واولى به أن يعود إلى الله، ومن آثر الاستغناء عنها، فقد سلك سبيل الضلال وترك موجبات السعادة، وشفاء النفوس، وخلاص الإنسانية(۱)، ومن هنا فإن السنة لا تنفصل عن صاحبها ﴿وما ينطق عن الهوى﴾(۱). ﴿إن هو إلا وحي يوحى﴾(۱).

## الأنبياء صفوة خلق اشه

فالنبوة (1) هي سبيل هداية البشر، وقد عَظُمَ بها شان إبراهيم عليه السلام فكان ﴿أُمّة قائتًا شحنيفًا﴾ (2) ونال بسببها حجة اشعلى قومه ﴿وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه﴾ (٦) وصار معها في أرفع الدرجات وأعلاما ﴿نرفع درجات من نشاء﴾ (٣) ولانطلاق نورها واستمراره وهبه الله من وهبه من البنين والكفدة الذين هداهم الله وجعلهم من المحسنين والصالحين والمفضلين على العالمين الذين مُدوا إلى الصراط المستقيم.

والأنبياء هم صفوة خلق اش، اختصهم الله بالاجتباء، واسبغ عليهم عظيم الرضا، ومنحهم اسمى الصفات، وزودهم بأصفى العقول واكمل الألباب، فصاروا المثل الكامل للإنسانية، وكيف لا وقد أيدهم الله بالحجة والبرهان، ومنحهم كامل الرشد وصافي الوجدان، ولذا فقد كان منهم إبراهيم الذي اتخذه الله خليلاً، وحفه بالسلام لأنه من عباد الله المؤمنين، وطَعَم فؤاده بالحلم، وكان منهم إسماعيل الذي رضي الله عنه فكان عبدًا مرضيًا عند الله، وما اعظم منزلة من يناله رضا الله، وكان منهم موسى الذي كلمه الله، والقى عليه محبته، وقره على عينه، واصطفاه على كل الأنبياء وجميع الناس برسالاته

<sup>(</sup>١) انظر إمام الدعوة الإسلامية الشيخ محمد بن عبدالهاب في مختصر زاد المعاد للإمام ابن القيم الجوزية صححه وقابله على أصوله الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين والشيخ محمد بن عبدالله السمهري، بدون تاريخ، ص١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية ٤.

<sup>(</sup>٤) أبو الأعلى المودودي مبادىء الإسلام، الرئاسة العامة لإدارات البحوث، ١٤٠٤هـ، ص٢٦.

<sup>(°)</sup> سورة النحل، آية ١٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، آية ٨٣.

<sup>(</sup>V) سورة الأنعام، آية Ar.

وبكلامه، ولتجدن منهم داود ذا الأيد الذي وصفه الله سبحانه بأنه اواب، وسليمان الذي كان نِعْم العبد وعيسى الذي جعله الله آية الناس ومحمد المصطفى الذي اختصه الله بختم النبوة والرسالة وجعله شفيع الخلق فهم جميعًا عباد اخلصهم الله، وزودهم بأكرم الإخلاق، وجمّلهم بأطيب الصفات، منحهم المكانة الرفيعة، وكمّلهم بالسجايا العظيمة (١) فطوبى لهم ولن سلك دروبهم، وإنها لتلتقي كلها في الإسلام ﴿إن الدين عند الله الإسلام ﴾(١).

## الإسلام دين إبراهيم ورسالة محمد عليهما الصلاة والسلام:

فالإسلام هو دين إبراهيم، لأنه دين التوحيد، والتوحيد هو مااتى به عبداش موسى الذي كلمه الله تكليمًا، وهو ما اتى به ايضًا عبدالله وكلمته عيسى عليه وعلى كافة أنبياء الله أزكى الصلاة وأتم التسليم.

والإسلام هو رسالة نبينا محمد ﷺ، وهو الدين الخاتم، جاء ليرتضيه الناس، ولم يأت لكي يرضي اهواء الناس، احكامه ذات حِكَم خافيه، فمهما تبدت جزئياتها للبشر فإنها تبقى بعيدة عن مداركهم، يؤمنون بالأحكام التي تنطوي عليها إيمان تصديق بالغيب، ولا يهلكون انفسهم بالبحث عن تلك الحكم الخفية، لأنها إرادة حكيم خبير، واتّى لبشر قاصر، أن يدرك مشيئة علام الغيوب.

ومن هذا المنطلق يكون فهم ابعاد نبوة محمد ﷺ، انه لم يات للقضاء على اوزار الشرك والضلال الذي ساد الجاهلية الأولى فحسب، بل أتى للقضاء على كل جاهلية أخرى تطرأ في هذا العالم، وحيث يوجد الشرك توجد الجاهلية، ويتعين أن يقول الإسلام كلمته لإنقاذ البشرية، ولهذا كان الإسلام دين النظرة الكلية الشاملة وليس دين المعالجات الجزئية القاصة.

فإذا كان النساس في الجاهلية الأولى، قد عبدوا الأصنام، واجترحوا الآثام، وقطعوا الإرحام، والكوا مال الأيتام، وارتكبوا الفواحش والموبقات، ولم يرعوا في انفسهم ولا في المسلمين إلا ولا ذمة، اساؤوا الجوار، وأحلوا انفسهم دار البوار، استمرءوا الباطل وأكلوا أموالهم بينهم به، واستحبوا الظلم وكيفوا حياتهم عليه، حكموا بغير شرع الش، وأكلوا الميتة

<sup>(</sup>١) محمد صالح العثيمين، رسائل في العقيدة، ط٢، الرياض ١٤٠٤هـ، ص٢٥ \_ ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية ١٩.

والدم ولحم الخنزير، ووادوا البنات، وحقروا من شأن الأمهات، وغرقوا حتى آذانهم في الملذات، فتكوا بأنفسهم، وافتكوا من عقيدتهم، شنوا الحروب على ذوي ارحامهم، فعاثوا في الأرض فسادًا، وفسقوا عن امر اش تكبرًا وعنادًا واستبدادًا. فكان لا بد من صيحة حق وما اعظمها من صيحة وما اشرفه من نداء: اش اكبر. اشهد الا إله إلا اش وأشهد ان محمدًا رسول اش فارتفع لواء التوحيد، وصار كل عدو عنيد له، أول وأصدق داعية إليه، لا لشيء إلا لأن النبوة اتت بما يتفق مع الفطرة، ولا يحقق إلا الصلاح، أتى الدين الإسلامي ليعطي لا ليأخذ، ليهذب ويُزدِّق لا ليعذب أو يُستَرقَّ، أتى نورًا ينقذ الناس من ظلام جهلهم وجهالتهم، وضيرًا يعم على فقرائهم ومستضعفيهم، أتى يحث على نظافة الظاهر والباطن، والاستسلام ش الظاهر والباطن والأول والآخر(ا).

## التحديات المعاصرة:

كذلك فإنه إذا كانت المجتمعات غير الإسلامية تتطلع إلى حياة هانئة، فإن على أهل الإسلام أن يرفعوا لواءه، ويظهروا أحكامه وقواعده الكلية أولاً، تمامًا كما فعل صاحب الدعوة الخالدة مع جاهلية مكة عشرة أعوام.

كما أن عَلَى أهل الإسلام أن ببينوا أن المدنية ليست حلة أنيقة، ولا ملامح رقيقة دقيقة ولا منزلاً ملينًا بصنوف الطعام، ولا خزانة تتكدس فيها الاموال، ولا حقلًا تزرع فيه نباتات المخدرات، ولا معملًا تستخلص فيه مشتقات تلك الآفات التي تذهب بالإيمان، ولا مستنقعات وخُل يمارس فيها المراهقون الرذيلة، ولا شواطىء يعمرها الناس بلا ستر ولا إزار، فتلك هي الجاهلية الحمقاء، التي تحتاج إلى دعوة الدعاة، وإعلاء كلمة أش، وتقديم الحديث النبوي الشريف ليكون الوجاء، بعد القرآن الذي هو الشفاء.

لهذا كانت النبوة رسالة ليس فقط للقضاء على الجاهلية الأولى، بل للقضاء على كل جاهلية تالية لها، أو ليس في هدى القرآن الكريم وسنة النبي الأمي العظيم، ما يقضي على هذا من خلال دعوة تستنقذ الناس وتبين لهم أصول الحرام والحلال، وترفع عن عيونهم غشاوات المادة، وتملا قلوبهم بنور العقيدة.

إنه من الخطأ الجسيم أن يتصور الداعية أن دعوته يجب أن تؤتي أُكُلَها بين يوم وليلة، فما صُنِعَ في دهور لا يتغير في شهور، كما أنه لا تغيير إلا بمشيئة، والدعوة هي

<sup>(</sup>١) د. عمر سليمان الأشقر، الرسل والرسالات، ط٢، بيروت، ١٤٠٣هـ، ص٢٤٤ ومابعدها.

بحول الله مع الداب عليها، المدخل لإظهار هذه المشيئة، فلا خوف من طول الدعوة مع قلة الاستجابة، لأن أدوات الهدم قوية لهذا وجب على الدعاة محاربة الأفكار الهدامة بالأفكار البستجابة، لأن أدوات الهدم قوية لهذا وجب على الدعاة محاربة الأفكار الهدامة بالأفكار البناءة، مع الاقتناع بأن الحق لابد أن ينتهزم، ولنثق أن الناس ستستجيب لأننا ندعوهم إلى ما يتفق مع الفطرة، وتستجيب له النفس السوية(۱)، وفي كل نفس بشرية، شيء من الحقيقة النورانية، لما أن كل البشر هم أبناء آدم وحواء، وفيهم برغم الظلام نظرة ولو خاطفة إلى السماء، فكونوا أنتم الداعين لتحقق هذه النظرة ﴿افلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت﴾(۲). فإذا حدثت النظرة ليس إلى كيفية الخلق ولكن إلى رب الخلق فعندئذ يتغير الإنسان، ويتحقق المشروط في قول الديان ﴿إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم﴾(۲).

وعلى هذا الدرب كانت مسيرة نبينا محمد ﷺ، فقد أَلَّحُ في دعوته على الأفئدة المغلقة حتى انفتحت له وهو يهديها بأرق الكلمات وأطيب الدعوات فكان تواضعه بلسمًا، وحقائقه دواءً ناجعًا ﴿قَلَ إِنْمَا أَنَا بِشَرِ مِثْلُكُم يُوحِي إِنْ ﴾ (ا).

#### مياديء الدعوة المحمدية:

وهكذا كان محمد ﷺ دالاً بالحسنى على ذات الله وصفاته، داعيًا إلى معرفة الله معرفة و صحيحة، تنأى عن الجهل ولا تتردى فيه، وتأخذ الناس بعيدًا عن الضلال حتى لا يشفقًوا به، وهذا الإطار القوي هو الذي يجب أن يعمل فيه كل داعية، عرف الناس بالله أولاً، ويأركان الإسلام ثانيًا، ويقيم الإسلام ثالثًا، ويأخلاق الإسلام رابعًا، ثم اترك التفاصيل إلى أن تثبت العقيدة وتتمكن من النفس، ويصبح المسلم الجديد نفسه داعية، فعندئذ ادفع إليه بما تشاء من التفاصيل والجزئيات بلا خوف ولا وجل، طالما انتهت حالة التطبيع مم العاطل.

مناع خليل القطان، وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، من بحوث المجلس العلمي لجامعة الإصام محمد بن سعود الإسلامية (رقم ٢١)، ص ٢١٧ (ضمن كتاب بنفس العنوان).

<sup>(</sup>٢) سورة الغاشية، آية ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد من الآية ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف من الآية ١١٠.

إن نور النبوة هو منطلق الدعاة إلى الله، وفق منهج رباني لا يتغير، ويقين بعظمة ما ورد في الكتاب والسنة لا يتزعزع، وإذا لا يجب الشك ابدًا في حقيقة ما نفهم وما لا نفهم من مضامين الأيات القرآنية والاحاديث النبوية الشريفة، ولا يجوز بحال من الاحوال ان نخضع شيئًا من القرآن أو السنة لاهواء الذين لا يؤمنون أو الذين في قلوبهم مرض، لدينا الثابت في الكتاب والسنة مما يلزم اتباعه دائمًا ولو كره الكافرون، ولدينا نصوص تجرى الحكامها حسب مصالح العباد ولذا فإنها لا تهدر وإنما تفتح الباب للاجتهاد، والاجتهاد أصل من أصول الشريعة، ولكنه ليس رأيًا بالهوى، وإنما هو تقيدً بالكتاب والسنة وما اجمع عليه علماء الأمة أو ما استند إلى دليل شرعي آخر لا يترتب عليه تبديل لحكم ولا تغيير في أصل الكتاب والسنة.

إن الدعوة الإسلامية تعتمد اساسًا على الكتاب والسنة، والكتاب والسنة لا يدوران ابدًا حيث تدور أوضاع الناس وظروفهم، وإنما هما أصل أرشادهم والأخذ بأيديهم إلى الطريق القويم، وعندما لا يتقبل داعية حكمًا فليس له، مهما كان له من قدر، أن يتندر به أو يستخف بمتنه، بل يجب أن يتأدب مع أش وهو يترك حديثًا، وأن يقيم الدليل على سبب تركه له، فإن كان أش سبحانه وتعالى قد وفقه إلى الحق، فإنه سيفلح في إقناع غيمه، وإلا مؤن ما فعله لن يعدو أن يكون قطرة سم تنزل في محيط واسع فلا تؤثر فيه بل لا تلبث أن تنصاع له، ولذا هلكت قوى البغي، ولم يصح بعد ذلك إلا ما هو صحيح، والإسلام دين السير، وبغي الحرج ومراعاة المصالح المعتبرة، فهو ليس دين قسوة ولا شدة ولا أخذًا اللنس إلى وأد غير وأدي مصالحهم المعتبرة، فهو ليس دين قسوة ولا شدة ولا أخذًا الناس إلى وأد غير وأدي مصالحهم المعتبرة، ولذا فإن الدعوة الإسلامية تحقق أهدافها بتحقيق هذه الغاية، التي تتحطم على صخرتها كل أثام الحاقدين على كتاب أن رسنة نبيه توحيد الألومية مقربنًا بتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات، فإذا كان فرعون قد تولي لم ينظر عقيدة التوحيد، وأول مفاتيحها لم الما للمانية الجدلية والمادية التاريخية الم لينطق به، وتقوم النظرية الشيوعية قبل المادية الجدلية والمادية التاريخية والصراع الطبقى على نفى الدين والألهمية، حتى بعد انهيار بنيانها.

<sup>(</sup>١) د. حسن علي الشاذلي، اثر تطبيق الحدود في المجتمع، ضعن كتاب بهذا العنوان من مطبوعات المجلس العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، رقم ٢١، (١٤٠٤هـ)، ص٤٦، ص٤٨، ص٨٥، ص٤٥.

إن الداعية عالم، والداعية مخلص، والداعية محايد، وهو قبل كل هذا وذاك يخاطب في الناس إدراكهم البسيط، الذي يطرق اعماق القلب بلا نظريات لا تجدي، أو مقدمات لا تفيد، أو استخلاصات تغيب عن المتعلمين، يكفي أن يخاطب الداعية الناس على أساس ميزان الفطرة والعقل تقريبًا لما أتى به النقل(١٠).

فالدعوة إذن عندما ترجه للبسطاء، فإن على الداعية أن يراعي فيها البساطة المفرطة، ولكن في إطار أصول العقيدة والدين والتحذير من كل ما يؤدي إلى الشرك، والتبشير بالجنة، أما إذا وجهت إلى مرضى قلوب وعقول، ممن يحجبون انفسهم حجبًا عن الحقائق، فهزلاء يمكن السير معهم في الطريق الذي يصلح حالهم، فإن أصروا على الضياع، فلهم ما أرادوا وإن اعتصموا بحبل أش المتين فقد هداهم أش.

ولنا في رسول الشرق الاسوة الحسنة، فلقد بعث في امة اضمحلت فيها العقيدة، وفشت فيها الجاهلية، وزالت كل المفاهيم الحقيقية عن الله سبحانه وتعالى، ولم يعرف الناس طريقهم إليه، فغاصوا في بحور الملذات والشهوات، واستماتوا في السلب والنهب، فكان لابد للشمس الحقيقة أن تسطع ولنور البيّئة أن ينقذ الهل الكتاب من ضلالهم والمشركين من كفرهم فهم الذين كفروا من اهل الكتاب والمشركين منفكين حتى والمشركين من كفرهم فهم الذين كفروا من اهل الكتاب والمشركين منفكين حتى تاتيهم البينة في (الله يتلو صحفًا مطهرة ﴾ (ا) فيها كتب قيمة ﴾ (ا) ولمكذا جاء رسول الله بالبيئة وكان لابد لها أن تتم من خلال منطق بسيط وهادىء ومتزن لا على فيه ولا تعالى، وبدأت الدعوة هادئة متقدمة، تكسب كل يوم أفذاذ الرجال ممن أمنوا بعن يدرك الأبصار ولا تدركه الأبصار، وبدأت المساومات، فالجاهلي العنيف يخاف من الحق، وكان رده ﷺ أنه لا مساومات وإن الدعوة ماضية بهدوئها الجارف، وقال قولته الخالدة دوالة يا عم: لو وضعوا الشمس في يعيني والقمر في يساري، على أن أترك هذا الأمر ما تركته، حتى يظهره الله أو أهلك دونه، وكان نصر الله عظيمًا، وهكذا دبت الحياة في قلوب نفضت عن نفسها ادران الجاهلية، بغضل صدق الرسول في تبليغ الرسالة في التبليغ، وإصراره على الحق، وتطعيمه إياها بالأخلاق، ورفعه مرتبتها بالقدوة وبساطته في التبليغ، ورضعه مرتبتها بالقدوة وبساطته في التبليغ، وإصراره على الحق، وتطعيمه إياها بالأخلاق، ورفعه مرتبتها بالقدوة وبساطته في التبليغ، وإصراره على الحق، وتطعيمه إياها بالأخلاق، ورفعه مرتبتها بالقدوة وبتعيم مرتبتها بالقدوة وبالم المناس المناس المناسة في التبليغ، وإصراره على الحق، وتصلونه إياها بالأخلاق، ورفعه مرتبتها بالقدوة وبينات المناس المناسفة في التبليغ، وإصراره على الحق، وتصلونه على المقورة وبينات المناسفة في التبليغ، ويضور السلمة في التبليغ، ورفعه مرتبتها بالقدورة وبيات المناسفة في المناسفة في التبليغ التبليغ، ورفعه مرتبتها بالقدورة وبالمناسفة في المناسفة في التبليغ، ورفعه مرتبتها بالقدورة وبينات المناسفة في التبليغ، ويونه مرتبتها بالقدورة وبينات المناسفة في التبليغ المناسفة في التبليغ الت

 <sup>(</sup>١) انظر الموافقات في اصول الشريعة لابي إسحاق الشاطبي بشرح الشيخ عبدا شدراز، بدون تاريخ،
 ص٦٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة البينة، آية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة البينة، آية ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة البيئة، آية ٣.

الصالحة، فكان كاملاً اتم الكمال، عادلاً اشد العدل، وكان اصدق الناس، وآمنهم عليهم، وإغناهم بعفته، وإن كان أفقوهم في مادته، ولكن متى كان الفقر يقاس بالأموال، ومتى كانت أقدار الرجال لا توزن إلا بالمادة، لقد حول ﷺ العالم كله من الشقاء إلى السعادة، ومن الضلل إلى الهدى، فهذب الناس، ورفع من شأنهم، واعلى من أقدارهم، بفضل شريعة الله، ولم تزده المحن إلا حبًا لله واعتزازًا بتقواه(١) واملاً في استمرار نعمة هداه، ولذا استمرت الدعوة الإسلامية، وتركت في كل جيل افذاذ الدعاة، ممن جعلوا الله كل غايتهم ولم يجعلوا الدنيا مجرد هُمَّ من همومهم ناهيك عن أن تكون اكبر همومهم.

# المسألة الرابعة: الدعاة والرد على الماديين

الماديون قوم من الملاحدة، أو فئة من أدعياء العلم الوضعي المتنصل كلية من الأساس الديني (أ) قوامها أنه لا يجب للحياة أن تسير إلا بوقود مادي لا مدخل للروح فيه، فالدولة يجب أن تنقاد لأنظمة دنيوية مادية، تناى عن كل هداية دينية، لأن الدين، في زعمهم، يجب أن ينفصل عن الدنيا، هكذا عبروا عن فكرهم، وعندما اكتووا بنار خطيئاتهم بكرا وندموا، ولات حين مندم ﴿انظر كيف كذبوا على انفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون﴾ (أ).

إن الكون ليس لقطة، ولكنه صنعة محكومة بيد الصانع الحكيم، فالكون هو صنعة المكون، وهدية الله للإنسان الذي منّ الله عليه بالعقل، فإن الهان الإنسان نفسه، فلا مكرم له، وإن عق او ضل او كذب، فليس له ان يطمع في كرم، او يطلب هداية، فكيف يتوقع ضال مضل ان يكون له وزن، او معيار تقدير، وكيف يهتدي من يجادل في آيات الله بلا سلطان، ومن امتلا قلبه بأقصى مظاهر الكبر ومحاولة النيل من هذا الدين القويم ﴿إن الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان اتاهم، إن في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه فاستعذ بالله إنه هو السميع البصير﴾ (أ). هذا المخلوق الضعيف، الذي نسي الحكمة

 <sup>(</sup>٢) عبد الكريم يونس الخطيب، الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام، ضعن مرجع سابق، ص٢٦٤ وما بعدها وبخاصة ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام، آية ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، آية ٥٦.

من خلقه، فاندفع بكليته مع تيار الإلحاد وانضوى تحت لواء المادية، ماذا أراد أن يقول، إن كان لديه أن يقول سوى الافتراءاتوالمغالطات التي لا يسيغها فهم، ولا تقبلها العقول السليمة.

يردد الماديون، الآن أنهم يحترمون قيم الآباء والأجداد، شريطة أن تصاغ هذه القيم صياغة عصرية تتقبل ما أسموه، المركب الثقافي الحضاري المعاصر.

ولا شك أن بريق هذه الكلمات يمكن أن يخدع الشباب الذي ينهبر عادة بعبارات التجديد والمعاصرة والمدنية والتقدم دون أن يعي السموم التي يدسها هؤلاء الملكرون فيها، ولكن هذه الكلمات لا يمكن أن تخدع الداعية المسلم، وهكذا لا يريدون للإسلام أن يطوع سلوك الانام، وإنما ينبغي أن يحور هذا الدين بحيث يتماشى مع شيء لا معنى له اسمه المركب الثقافي المعاصر ﴿ذلك مبلغهم من العلم﴾(أ) وبهذا يصدق فيهم قول الشتمائى: ﴿أُولِنُك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم﴾(أ).

وحاصل الخديعة المادية التي ينبغي أن يتنبه لها الدعاة إلى اش، أن هجوم الماديين أصبح يتسم بالمكر ويصطبغ بالدهاء، لأنه يحاول دمج هداية العلام في مغالطات الأنام ﴿يخادعون اشه والذين آمنوا وما يخدعون إلا انفسهم وما يشعرون﴾(٢).

يعتقد الماديون أن هذا الأسلوب جديد، وما علموا أن شيخ الإسلام ابن تيمية قد فضحه منذ قرون، وأعاد السهم إلى نحور الذين لا يعلمون ممن حاولوا النيل من الإسلام، وإذا كان الكفر ملة واحدة فما أروع ما كتب هذا الإمام في الرب على أعداء ألله، ومنهم من وضعوا البذور الأولى للمادية(<sup>1)</sup> وقد يتسع الوقت في مجال آخر لاستعراض فكره الذي سيظل شاهدًا على ضالة حجم أعداء الإسلام.

يريد الماديون إبراه المسلمين بأفكار سلسلة في شكلها، مدمرة في مضمونها، وما علموا ان المؤمن يرى بنور الإيمان، ما تدبره قوى البغى من الشر لبنى الإنسان، إن المسلم يرى

<sup>(</sup>١) سورة النجم، من الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، من الآية ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الأية ٩.

<sup>(</sup>٤) شيخ الإسلام ابن تيمية، دره تعارض العقل والنقل، مرجع سابق، بكامل اجزائه، وانظر الفتارى الكبرى، مرجع سابق، جـ٥، (١٤٠٣هـ)، ص٣ - ٣٤٥ والاجزاء من ١ حتى ٦ من مجموع الفتارى.

بيصيرة نفاذة معالم الحق، وجرهر الصدق، وكل ما فيه صلاح الخلق ((أوتلك أمور يشق على اصحاب القلوب السوداء فهمها، معن ضَيعهم الضائعون، تحت مطارق لا تهشم إلا كل غث، ولا تبتر إلا كل محتال، يطلق المادي على الباطل حقًا، فيسمى المادية الملحدة اتباسًا من ثقافة العصر، ويعرض نفسه لسخط الله مقابل درهم أو دينار، أو وضع اسمه في سجل يعرف عند سدنة حطام المادية بسجل الشرف وهو العار بعينه. ﴿اشتروا بآيات الله ثمنًا قليلًا فصدوا عن سبيله إنهم ساء ما كانوا يعملون﴾(أ).

يريد الماديون إحياء ما يسمونه الروح الديني، وقيم الاسلاف، ولئن سالتهم عن الدين نفسه ما اجابك احدهم، او عن قيم الاسلاف ما زادوك إلا تشكيكًا ومحاولة تضليل، إنهم يستبدلون الذي هو ادنى بالذي هو خير، وما يزيدهم ذلك إلا خسرانًا مبيِّنًا.

يريدون للمسلم أن يقطع صلته باش، وأن يظل تأبعًا \_ دائمًا \_ والًا يقترب من ثقافة الإسلام، يفجرون بين المسلمين متاهات الجدل الأحمق، وينفثون في فكرهم كل ما يُضِلَ افندتهم، ويسمون ذلك عِلْمًا. وهل هناك علم يدمر، كالعلم الذي يُطالِبُ بالإباحية وإهدار كرامة المراة، وبيع كبريائها وإهانتها في اعظم مكتسباتها التي منحها لها الإسلام، فنجت به من آثار الفكر المستورد، الذي يحطم الأمال، ويخيب الرجاء (أ) ﴿ اولك الذين اشتروا الضلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين ﴾ (أ). مكذا يستطيع الدعاة إلى الش، أن يروا، وإلى حد بعيد، كيف سقط مروجو المادية واندكت حصونهم، ونقض الحق باطلهم، ويحض الإسلام حججهم، ولقد كانت التجربة هي المحك الرئيسي لإثبات الحقيقة، والمحتوية أن الفكر المستورد قد ثبت فساده، ونقضاً العقل السليم حتى انهار وانتقض، وبعدم منطق الحق حتى انهار وانتقض، وهدمه منطق الحق حتى انهار وانتقض، فهدمه منطق الحق حتى انهار وانتقض، فساده، فإنه، لا جُزم، يجب استبعاده، وإن ما استبعدته إرادة الإنسان لتنافيه مع شرائع فساده، فإنه، لا جُزم، يجب استبعاده، وإن ما استبعدته إرادة الإنسان لتنافيه مع شرائع

<sup>(</sup>١) ابن جزيء، القوانين الفقهية، طبعة تونس، ١٣٤٦هـ، وطبعات اخرى، ص٤٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية ٩.

<sup>(</sup>٣) انظر محمد قطب، جاهلية القرن العشرين، ط١ (١٣٥٤هـ)، ص١٠٥ ـ ٢٢: حسن ملا عثمان صور من مواقف العلمانية في محاربة الإسلام عن طريق العلم، مجلة كلية العلوم الاجتماعية جامعة الإصام محمد بن سعود الإسلامية، ع٢، ١٤٠٣هـ، ص١٩٦ وما بعدها وبخاصة ص١٧٧ وما بعدها وقد تلافي بحق نسبة العلمانية للعلم وبين انها تنصرف إلى كل ما هو لا ديني ص١٧٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، آية ١٦.

 <sup>(</sup>٥) شيخ الإسلام ابن تيمية، فتع رب البرية بتلخيص الحموية، ضعن كتاب رسائل في العقيدة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، ص٤٩ \_ ٥٢.

الديان، لا يجوز أن يُغْرَض على كائن من كان، إلا كان هؤلاء المتفلسفين ناكلين عن اعمال نفس قواعد فلسفتهم المهترئة، وفاشلين في إعمال قضاياهم إعمالاً مضطردًا لا توقف فيه ولو لبرهة، وهو ما يُصم فكرهم بالخطل.

# المادية لا تستطيع نفي حاجة البشرية إلى الدين الإسلامي:

وإذا كانت المادية تريد القضاء على أصول العقيدة في اعماق الإنسان، وتحاول تشتيت نزعات الخبر فيه، ولفته عما يصلح شأنه في دنياه واخراه، وتكريس غربته في هذه الحياة، بحيث يصبح مادة بلا روح، وكيانًا بلا ضمير، وشكلًا بلا مضمون، فإن الدين الإسلامي قد أتى لمعاني كبرى لا تستطيع المادية نفيها، فحاجة البشر إلى الدين الإسلامي، أكبر من قدرة المادين ويستطيع الدعاة أن يؤكدوا ذلك من خلال أمور أهمها:

ا ـ أن الإسلام ينقذ الناس من ضلال الإلحاد: فإذا كان الماديون يصرون على فصل الأديان عن الدنيا، وكان الدين الخاتم الذي نسخ ما قبله هو الدين الإسلامي فكأن حربهم هي من أجل فصل الدين الإسلامي عن الدنيا، كمرحلة أولى تعقبها مراحل، تبدأ بعدم الاكتراث بالدين، والانشغال عنه بأمور أخرى، ثم عدم اتباع الدين، ثم التمرد عليه والتنكر له وذلك بدخول حظيرة الإلحاد دخولاً كاملاً وكليًّا، وهو أمر لا يقوه الإسلام، بل أتي للقضاء عليه.

لقد كان الإسلام، بالغ الوضوح، في محاربة هذا الاتجاه الإلحادي، فعبادة غير الشهرك به سبحانه وتعالى، ولم يكن الشرك في يوم من الأيام سبيلاً للنجاة، بل كانت طريقًا للضياع، ويمكن تعقب ذلك من خلال الوقوف على اخطر مظاهر الإلحاد، التي لم يكن آخرها عبادة المال والجاه والمنصب، فكل ذلك كان موجودًا في ثنايا فكرة الإلحاد عند الاقدمين؛ ففكرة الإلحاد فكرة قديمة، ولكي يتضح ذلك، فحسب المسلم أن ينظر إلى فوضى الحياة الدينية، عند الاقدمين في العالم، ويمكن ضرب مثال لذلك، بديانة قدماء المصريين، فلقد تعددت المعبودات عند الفراعنة (أ، وكان القسم الرئيسي منها أمررًا كونية ألهوها، فقد عبد المصريون القدماء عناصر الطبيعة كالشمس والقمر والنجوم والسماء والأرض ومعبودات اخرى.

<sup>(</sup>١) سليم حسن، تاريخ الحضارة المصرية القديمة، ط١، ص٢٠٦، محمود سلام زناتي، تاريخ القانون المصرى، ١٩٧٢م، ص٤٠ - ٤٨.

وفي غمرة هذا الضلال عبد المصريون القدماء، في هليوبولس رغ وسموه إله الشمس، وتباح في مدينة منف، وآمون الذي أضفوا عليه وصف الإله المحلي في مدينة طيبة، وأوزيريس في مدينة بوزيريس في دلتا مصر وغير ذلك كثير، وما زاد ذلك المصريين القدماء إلا زيفًا وضلالاً.

وفي هذا الإطار، الذي يؤكد الزيغ والضلال، خلع المصرون القدماء على معبوداتهم نفس صفات البسر واحتياجاتهم، فكان ذلك اكبر دليل على فساد هذه العبادات الباطلة، فلسُكنى معبوداتهم بنوا المعابد، وللاطفتهم كان الكهنة يديرون شئون هذه المعابد، ويزينون هذه المعبودات، ويعطرونها، ويقدمون لها الطعام والشراب، وامتلات المعابد بكهنة وكاهنات، فالكل في ارض الضلال سواء، ولذلك كان الغناء والمغنيات من الأمور الشائعة في المعابد التي امتلات بالهدايا والعطايا وغصت بالهبات والنذور، ولكن بارقة الأمل بدات تراود النفوس، عندما حدث اختلاط بشعوب من أش عليها بالإيمان، حيث بدا إحساس بوجود الحياة الأخرة، وبوجود إله واحد احد فرد صعد، ولم يكن الحكام الفراعين ألا بعيمدوا إلا فيما ندر، بتسرب هذا الفكر إلى أفئدة الناس، لأن التوحيد إخلاص العبودية ألم وهذا كدر بتسرب مذا الفكر إلى أفئدة الناس، لأن التوحيد إخلاص العبودية من وهذا كدر بالمائين في العالم، من تكريس للإلحاد هو عودة إلى الفوضى الدينية على غرار ما فعل أهل الضلال من الفراعنة ومن سواهم، ممن حاربوا بوارق الأمل في التوحيد، فليس الإلحاد الأن مسائة تقدمية كما يحاول البعض أن يقول، وإنما هو انتكاسة كبرى للفكر الإنساني، ومضيعة تقدمي للتراث الإيماني، الذي هيأته للبشرية، يد العناية والقدرة الإلهية.

فالإلحاد يمتد، إذن، بجذوره، إلى اعماق التاريخ الإنساني، حيث طفت المادة على نور العقل، ووقع الإنسان ضحية الجهل، وركن إلى عدم التفكر والتدبر، ولم ينظر في ملكوت السماوات والأرض فإذا برقت الآن بوارق الإلحاد، فإن ذلك يعني الانتكاس بعد الخلاص، وحجب العقل بعد تكريم الله سبحانه وتعالى، بني آدم الذين تميزوا به، وارتفعوا بنعيمه عن دركة البهيمية.

وبيان ذلك أن الإلحاد هو الكفر بالخالق، والميل عن طريق الحق، والسير في طريق الغي والضلالة. فليس مع الإلحاد إيمان باش، ولا تصديق بالبعث والنشور، بل جحود ليرم الحساب، وعدم تصديق بالجنة كدار للمتقين، أو النار كمرصاد للطاغين، فالدنيا عند المحد هي الحقيقة الرحيدة التي ليس بعدها حقيقة، والمادة هي الشيء الوحيد الذي يستحق البحث عنه، والحياة له، والتنعم به، أما الروح فلا وجود لها مع هذه المادية الطاغية، وأما الغيب فلا دليل عليه، وما لا دليل عليه لا يجب الإيمان به، حسب هذا الفكر المادي الأحمق. لقد ساعد على انتشار الإلحاد في العالم أمور كثيرة، وكان لابد أن يوجد دليل الهداية للملحدين في الدين الخاتم دين الإسلام، فهو الدين الذي ارتضاه الله لعباده، وهو الذي قال فيه جل شأنه ﴿إن الدين عند الله الإسلام﴾(١).

ب \_ إن الإسلام يسمو بالبشرية من مرحلة الشك والظن إلى مرتبة الإيمان واليقين: ومن فضل الله سبحانه على الإنسان، مما لا يستطيع فهمه اي مادي ملحد، أن الله جُلَّتُ حكمته، لم يرسل الرسل إلا بعد أن شُعِرَ الإنسان بحاجته إلى نور الهداية، وطريق النجاة، فكانت الاديان مرحلة فوق مراحل الشكوك وظلامها، والظنون وآلامها، فعندما تُهَيَّأت البشرية من الناحيتين الفكرية أو العقلية، والموضوعية، لتقبل الرسالات السماوية، بدأت هذه الرسالات تترى، لتحطم قلاع الشك، وتبني صروح اليقين، حتى إذا ما بلغ الإنسان أوج كماله، وصار أهلاً لانتشال نفسه من أدران ضلاله، جاء الإسلام، بعد التمهيد له بغيره من الاديان، ليؤكد وحدانية الخالق، ومسئولية المخلوق، وأعطى الإنسان حق الاختيار، فإن شاء سبيل الجنة، وإن شاء تردى في طريق السعير، ولكي يتحقق من خلاله، وإنما لكي يعرف الخالق الإعظم والمشرع الأوحد بقبسات نوره، فيؤمن عن جزم من خلاله، وإنما لكي يعرف الخالق الإعظم والمشرع الأوحد بقبسات نوره، فيؤمن عن جزم من خلاله، وإنما لكي يعرف الخالق الإعظم والمشرع الأوحد بقبسات نوره، فيؤمن عن جزم من خلاله، وإنما لكي يعرف الخالق الإعظم والمشرع الأوحد بقبسات نوره، فيؤمن عن جزم ويقين، لا عن ظن وتخمين، فإذا كان الإنسان المسلم قد تلقى دينه على هذا النحو فأنَّى المحدى جاهل، أو ملحد قاصر، أن يناطح هذا الدين المتين؟؟.

ولكي يتأكد لكل ذي فهم أن هذا الدين متين، وأنه دين رب العالمين، فلسنا نقف الأن على ادلة جدلية تكشف عن نوره، بل نكتفي بالأدلة المسلم بها، والتي تؤكد سر انتشاره، وأخص هذه الأدلة أنه دين المعجزة الباقية التي تتحدى كافة العقول والافئدة.

وبيان ذلك أن إيمان الإنسان لم يأت طفرة، بل جاء بعد تثبت من كثير من المعجزات، وبعد تنيق من صدق سابق الرسالات، والماديون أو ملاحدة العقد الثاني من القرن الخامس عشر الهجري، قد يعودون عن غيهم، ويثوبون إلى رشدهم، إذا تذكروا من الناحية الموضوعية معجزات الأنبياء التي نقلت البشرية نقلة كبرى من مرحلة الشك إلى واقع اليقين.

فمعجزة آدم عليه وعلى جميم الأنبياء السلام، تجلت في أن الله سبحانه وتعالى قد عُلُّمه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية ١٩.

الأسماء كلها من غير درس ولا قراءة كتاب، قال الله تعالى: ﴿وَعَلَمَ آدَمَ الْأَسْمَاءُ كَلَهَا...﴾(١).

ومعجزة نوح عليه السلام ظهرت في الطوفان وخلاصه منه. ومعجزة مود عليه السلام تراءت في الربح وما كان من شانها مع قوم عاد. ومعجزة صالح عليه السلام تمثلت في الناقة والصبحة التي دمرت على القوم، ومعجزة إبراهيم عليه السلام في النجاة من النار، ومعجزة داود عليه السلام تمثلت في تليين الحديد له، ومعجزة سليمان عليه السلام تبدت في الربح وتسخير الجن والشياطين له، ومعجزة عيسى عليه السلام تراءت في إحياء الموتى وإبراء الاكمه والابرص، بعد أن كلم الناس في المهد صبيًا.

ولا شك أن تلك المعجزات المادية قد مَهْدت لمعجزات الإسلام الباقية، التي صمدت وستصمد إلى يوم الدين، أصام رياح الملحدين والماديين، وعن هذه المعجزات واخصها القرآن الكريم، يقول أحد العلماء (١٦)، في مجال يناى عن أي خلاف، ما حاصله، أن معجزات نبينا محمد كلك كثيرة الإمداد، فمنها بشارات الانبياء به قبله، ولذلك أذعن له جماعة من أحبار أهل الكتاب. ومنها الرجوم بالنجوم عند قرب بعثته الأمر الذي كان سبب إسلام فريق من الكهنة، ومنها انشقاق القمر بدعوته، وفي هذا نزل قول ألله سبحانه وتعالى: ﴿اقتربت الساعة وانشق القمر﴾ (١٦). ولا شك أن كل ذلك وغيره قد وقع، لانه، كما يقول هذا العالم، لو لم يقع، لقال أعداؤه: متى كان ذلك؛ ولم يقولوا. وهذه معجزة سماوية، وقد كانت معجزات من قبله أرضية، ومنها نبوع الماء من بين أصابعه لوضوء جيشه، وذلك أعجب من خروج الماء من الحجر لموسى عليه السلام، ومنها تسبيح الحصا في يده حتى سمع ذلك الحاضرون، ومنها حنين الجذع إليه، ومجيء الشجرة بأمره، ورجوعها بأمره. ومن معجزات الإسلام القرآن الكريم، وهو أفضل المعجزات قاطبة من وجهين. الوجه الأول: هو بقاء المعجزة القرآنية بعد وفاته في وكافة المعجزات الأخرى لم وجهين. الوجه الأول: هو بقاء المعجزة القرآنية بعد وفاته في وكافة المعجزات الأخرى لم الهدية وسعد وهاة أصحابها. والوجه الثاني: إن معجزة القرآن تكمن في أنه معجزة تشريعية أم بدية - لا تصمد أمامها الدعاوى المادية القاضية بجعل التشريع من مستلزمات الإنسان أبدية - لا تصمد أمامها الدعاوى المادية القاضية بجعل التشريع من مستلزمات الإنسان

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية ٣١.

 <sup>(</sup>٢) أبو منصور عبدالقاهر بن طاهر التميمي البغدادي، الموازنة بين الأنبياء، ط١، بيروت، ١٤٠١هـ، ص١٨١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر، آية ١.

العقل في الإسلام، إذن، ليس ترفًّا، ولا هو اداة نقض للمنقول، وإنما هو وسيلة فهم الإنسان لذاته، وخشية الله لذاته، تلك الذات المنزهة، التي كرم الله الإنسان بالعقل ليذعن لشيئتها، إذعان إيمان ويقين، لا إذعان إكراه بغير يقين، فالإنسان هو مستودع الإيمان، والإيمان هو الغاية المثلى من تكريم الإنسان. يقول الحق سبحانه وتعالى: ﴿ ولقد كرمنا بنى آدم.. ﴾ (١)، وهذا القول الكريم، هو ذاته دلالة هذا التكريم، لأن ما يقوله الحق، لابد وأن يكون هو عين الصدق، ولا يقطع بهذا الصدق إلا عقل واع مدرك قادر على الفهم، لا مجبر على التصديق، ولهذا كان من مظاهر تكريم الله للإنسان، هو هذا القبس النوراني الذي أودعه الله في الإنسان، ليكون أساس التفكر في الملك الديان، وبذا صار العقل أساس الفهم، ومناط التكليف، ليس في أمور الكون والدنيا فقط، كما هو تصور أصحاب النظرة القاصرة من الملاحدة والماديين، وإنما في أهم علائق الكون، وهي علاقة المكونُ \_ بفتح الواو \_ بالمكون \_ بكسر الواو \_ وعلاقة المخلوق بالخلاق العليم، وبذا صارت وظيفة العقل الأساسية مي الفكر المتدبر، لا الفكر المتنكر. ﴿ افلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها..﴾(٢)، فإذا ربطنا بين العقل، بهذه المثابة، أي كأعظم ودائع الله في مخلوقه البشري، وبين أول سورة نزلت في القرآن الكريم، وهي سورة العلق، التي بدئت بأمره تعالى: ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾ (٢) ﴿ خلق الإنسان من علق ﴾ (١) ﴿ اقرأ وربك الأكرم ﴾ (٩) ﴿ الذي علم بالقلم ﴾ (١) ، لاتضح لكل ذي بصيرة أنه لا قدرة للحد ولا لمادي على مجابهة العقل المسلم، أيًّا كانت صورة هذه المجابهة، لأن عقل المادي أو الملحد محدود بنطاق المادة، أما عقل المسلم فهو ممدود إلى خالق المادة، ومدبر الحياة كلها، امتداد فهم للمنهج، وقدرة على التبليغ، فمنهج الملاحدة والماديين، إن كان لهم منهج أصلاً، لا يحتاج إلى عقل للوعى به، أما منهج الإسلام الأبدى، فهو المنهج الوحيد الذي لا يمكن فهمه دون إعمال العقل والفكر، وإمعان النظر، وعميق التدبر. قال تعالى: ﴿فاعتبروا يا اولى الابصار﴾ ٧٠ فلا يرتفع العباد في درجاتهم، إلا على قدر علمهم،

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، من الآية ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد، آية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق، آية ١.

<sup>(</sup>٤) سورة العلق، آية ٢.

<sup>(</sup>٥) سورة العلق، آية ٣.

<sup>(</sup>٦) سورة العلق، آية ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الحشر، من الآية ٢.

وإعمال فكرهم، وتحكيم عقولهم وهل يتصور الماديون انهم عاقلون عندما يلغون عقولهم ويعودون إلى دركة البهيمية الأولى، التي يتناقضون فيها مع انفسهم، حيث يزعمون انهم يفكرون، ولكنهم يتجاهلون ما ينبغي إعماله من حقائق. وفي مثل هذا، بل وفيما هو دونه، يستخف القرآن الكريم من عقول احبار اليهود، ويقول لهم: ﴿اتامرون الناس بالبر وتنسون انفسكم وانتم تتلون الكتاب افلا تعقلون﴾ (۱)، فإذا كان هذا شأن من ينصح غيمه بالبر وينسى نفسه، فما أتبح شأن من يطلبون من الناس إلغاء عقولهم باسم استخدام العقول، وإلا فماذا تكون الدعوة إلى الإلحاد والمادية إذا لم تكن كذلك، حيث تصور الحياة على أنها غاية الغايات، ويتم إبعاد الدين عنها بكافة الممكنات والمستحيلات.

ومن هذا المنطلق، فإنه لا ينبغي لسلم يملك مفردات الدعوة إلى اش، أن يترك الساحة خالية لأعداء اش، ممن يلبسون الحق ثوب الباطل والباطل ثوب الحق، وبئس ما يصنعون. فالدعوة إذن واجب إسلامي يقتضيه العقل المستجيب للنقل. قال احكم الحاكمين: ﴿ولتكن منكم امة يدعون إلى الخير، ويامرون بالمعروف وينهون عن المنكر..﴾ (٣).

#### المسألة الخامسة:

# الداعية وحث الناس على التمسك بالمنهج القرآني

المنهج في هذا الوجود منهجان. منهج حقيقي هو منهج القرآن الكريم، ومنهج وهمي هو منهج الشيطان، وليس هناك وسط بين الأمرين، وإن كانت هناك دركات في الضلال.

منهج القرآن يتمثل في امر كلي جرهري هر الهداية: ﴿إِنْ هَذَا القرآن بهدي للتي هي القوم﴾ (") ولا غرابة في ذلك، فمنهج القرآن هو منهج رباني، يسير عليه من حُسنُت نيته وسَلِمَت طريته، اساسه هداية الناس، وإذا من غير المعقول أن يضل الإنسان ومعه هذا المنهج، ولكنه يضل عندما يحاول بناء منهج غواية، ليكون بديلًا عن منهج الهداية، أو موازيًا له، أو مكملًا بالوهم ما يقال خبثًا وغباء أن القرآن لم يتعرض له، إن الإنسان عندما يفعل ذلك، يضل، لأنه يتجاهل العقل الذي أودعه ألله إياه، ويتناسى الحق الذي لا يلتقي مع هراه.

<sup>(</sup>١) سورة النقرة، أية ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، من الآية ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، من الآية ٩.

كيف يستطيع الإنسان أن يُصلُ به التبجع إلى مرحلة البهتان المبين، والافتراء على قدرة الحي القيوم، وذلك بمحاولته إخضاع الإسلام لمنهج آخر خلاف منهج الملك العلام. إن منهج الإسلام يرتكز على عقيدة التوحيد، فمن خلالها يفسر الإنسان سر وجوده ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾ (١) ومن خلالها يفسر الإنسان سر خلق الكون كله وهو الكون الذي لا يوجد فيه شيء إلا ويسبح بحمد الله ﴿ وَإِنْ مِن شيء إلا يسبح بحمده (٢). فالتسبيح بحمد الله وحده من خصائص التوحيد ومستلزماته إعمالًا لأوليات أسس المنهج الإسلامي. نقطة البداية إذن تكمن في المحاولة المخلصة لفهم أساس منهج الإسلام، وأساس هذا المنهج أن السلطان كله لله وحده، لا يشاركه فيه أحد، ولا ينبغي أن يشاركه فيه مخلوق، فلا حاكمية إلا لله، ولا سلطان إلا للمنهج الذي ارتضاه، وهذا حق فما دام هو منهج الله، فمن غير المعقول الركون لسواه، فالسير وفق أي منهج بشرى يقصر لا محالة عن مجرد صياغة قانون جزئي في هذه الحياة، ناهيك عن صياغة الحياة برمتها كما فعل المنهج الرباني ﴿ الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾ <sup>(٢)</sup> إن نقطة البداية في صلاح أحوال الناس: تكمن في اعترافهم بحاكمية الله، وأنه لا سلطان إلا للمنهج الذي ارتضاه، فإذا ما أثبت الإنسان حسن نيته، فإنه يرفض أي قاعدة لا تنبثق عن منهج الله مهما وصفها مروجوها بالكمال، والقدرة على ضبط الظروف والأحوال، ذلك أن الأعداء يروجون الآن لأنظمة اجتماعية وقانونية واقتصادية تتنافى مع طبيعة منهج الله، وتحول بالتالي دون تحكيم شرع الله في كل مناحي الحياة، وهو ترويج اجتذب إليه نفرًا، سخطوا على إنسانيتهم، وارتموا في احضان الشيطان، فتجردوا من رداء إخلاص العبودية لله، وفصلوا بين العقيدة في ذاتها، وبين ما هو من مستلزماتها، كتطبيق شرع الله ف كل شئون الحياة، وهذا إفك عظيم. إن المسلم الحق هو الذي يقبل الإسلام ككل، كعقيدة وشريعة، كدين ودنيا، كتنظيم شامل، وكتشريع كامل، ولذا فليس هناك فصل بين التوحيد ولوازم هذا التوحيد، ومنها استبعاد كل الشركيات، وكل ما يفضي إلى الشركيات، والتحرر من كل الرغبات التي تلفت الإنسان عن عقيدته الصافية، تلك العقيدة التي تقوم على سلامة التصور الاعتقادي، وصدق السلوك الواقعي، ومحاربة كل زيف جاهل، يبتز فكر الإنسان، ويناى به عن الصراط المستقيم، سواء تمثل هذا الزيف الجاهلي، في

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات، آية ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، من الآية ٤٤ ..

<sup>(</sup>٣) سورة الملك، آية ١٤.

الاحتكام إلى غير شرع الله، أو في مجرد الانحراف الجزئي عن سبل الحق، وطرق الهدى، ومدارج الكمال,

إن اعظم ما في منهج الإسلام، أنه منهج السماء ومنهج السماء هو منهج الملك العلام ولذا فإنه لا يمكن أن يقصر عن ضبط مشكلات الأنام، ولكن الذين يريدون أن يطفئوا نور الله بأفراههم، يتوهمون أنهم قادرون على النيل من هذا المنهج، بأساليب وأقاويل واكاذيب فهم تارة يقولون إننا نعيش عصر المادة التي تحرك كل شيء، وليس للدين كإطار روحاني مدخل في ذلك، فمنهجه يقصر عن تفسير مجريات أحداثها. وتارة أخرى يقولون، إن شريعة الله وضعت لتواجه حالة التخلف التي كان يعيشها العرب إبان البعثة المحمدية وبعدها أله وضعت لتواجه حالة التخلف التي كان يعيشها العرب إبان البعثة المحمدية وبعدها تلاحق تطوراتها، ثم يتزيدون ويضيفون حججًا قديمة حاصلها أن الشريعة الإسلامية تلاحق تطوراتها، ثم يتزيدون ويضيفون حججًا قديمة حاصلها أن الشريعة الإسلامية الديني لم تعد تلائم روح العصر، وفلسفة الشريعة الإسلامية في التحريم والعقاب ليس الديني لم تعد تلائم روح العصر، وفلسفة الشريعة الإسلامية في التحريم والعقاب ليس المال لصالح المجموع وما على المسلمين إن أرادوا احتلال مكانتهم في عالمهم المعاصر، إلا أن يضربوا عرض الحائط بكل عوامل التقييد لحركة رأس المال ومنها خطر ما يعرف عند المسلمين بالاحتكار والاستغلال والتعامل بالفائدة في وقت تنخفض فيه القوة الشرائية للتقود مثراً، ويخسر صاحب المال إذا لم يراع ذلك في سعر الفائدة.

ولا يشك عاقل في سقم هذا المنطق الأعوج، فعنهج الإسلام يفهم حقيقة المادة فهما الوليًا صحيحًا، ولا يستقيم إيمان المسلم بدونه، ولعل أساس المادة كلها الأموال، والإسلام واضح بشأنها فهي ليست غاية في حد ذاتها، ولكنها زينة في الحياة الدنيا، فمن سَيْدها ضاع معها، ومن اعطاها وزنها الحقيقي وافتدى نفسه من هولها، علم أنها عرض زائل، إن زادت سادت، وإن سادت بلا ضابط اساءت، وإن أساءت اردت وأهلكت، حين تحول دون إفادة الإنسان من منهج الديان في اعتبار المادة الأساسية، وهي الأموال، زينة دنيرية، تُغضُلها الباقيات الصالحات. قال تعالى: ﴿المال والبنون زينة الحياة الدنيا والباقيات الصالحات خير عند ربك ثوابًا وخير املاً﴾(١). وهذا مجرد مثال حيث لا والباقيات المال لذي التوضيح المبدئي لا البيان التفصيلي. وإذا كان ذلك كذلك، فإن يتسم المجال الأن لغير التوضيح المبدئي لا البيان التفصيلي. وإذا كان ذلك كذلك، فإن

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، آية ٤٦.

روحاني، هو اساس نظرتنا للمادة، وتسييرنا إياها في السبيل الذي لا يفسر عقيدة، ولا يهد قيمة، ولا يضبع كرامة، ولا يستذل رقبة، ولا يحطم افئدة، فالمادة شيء ولكنها ليست كل المطلوب الذي لا يوجد مطلوب كل شيء والمادة بعض المطلوب في الحياة، ولكنها ليست كل المطلوب الذي لا يوجد مطلوب سواه، والمادة يمكن، بحسب التوجيه الروحاني لها، أن تكون اساسًا لسعادة الإنسان، أو اساسًا لشقاء الإنسان في الدنيا والآخرة، ولسنا بحاجة إلى التذكير بمآسي الحياة التي نشهدها بصدد أولئك الذين عاشوا للمادة فَسَيَّدوها حتى استعبدتهم وعندما أفاقوا كان كل شيء قد انتهي، لانهم كانوا قد انتهوا.

كذلك فإن شريعة الله لم توضع أبدًا لتواجه حالة تخلف عاشها العرب إبان البعثة المحمدية، بل جاءت لتكون شريعة خالدة أبدية، ولذا نظمت كل ما يتصور عقل أنه في حاجة إلى تنظيم، فقد نُظُمت علاقة المخلوق بالخلاق العظيم، ووضعت منهج السلوك الأخلاقي القويم في علاقة الناس بعضهم البعض، ثم وضعت قواعد الضبط الديني لهذه القواعد، وبعد ذلك قدمت العلاج التشريعي الدائم، في كافة المجالات الخاصة والعامة والمدنية والتجارية والجنائية وغيرها، واستُنَّتْ من القواعد ما يُمْكنُ به مواجهة كافة النوازل وضبط جميع الحوادث، ولم يكن كل ذلك بعيدًا عن دائرة العقيدة، فكل ما تقدم يدور في فلك عقيدة التوحيد، ولما كانت عقيدة التوحيد أبدية فإن منهج التشريع الإسلامي، يتسم بدوره، بالأبدية، ولذا لا يجوز لكائن من كان، أن يفصل بين الشهادتين وبين لوازم هاتين الشهادتين، من إخلاص في العقيدة، وصدق في السلوك، واحترام لمنهج الإسلام في ضبط شئون الدين والدنيا لما سبق قوله من أن أعظم ما في الإسلام أنه دين منزل من ملك علام، تعهده الخالق الباريء المصور بالحفظ من كل شائبة، ووقاه شركل تحريف، ولذا فإنه دين خالص، لم تتطرق إليه اسباب الفساد التي تطرقت إلى الأديان السابقة، ولذا كان هو الدين الخاتم، ومن لوازم ذلك أبديته، ولما كانت الشريعة جزءًا منه، لذا كانت أحكامها أبدية مثل الدين، ومن يفصل بين الشريعة وبين الدين، فقد كفر، وافترى على الله إثمًا مبينًا، وهكذا فإن قصور البشر، لا يحول دون كمال الدين، لأن الدين أتى أساسًا، ليحثهم على مصاولة الكمال، فإذا عز على الضمير الجماعي، أو حتى العقل الجماعي العالمي، ضبط أمور يتلاحق تطورها وتتابعها، فإن ذلك لا يعز على من أوجد فينا الضمائر وزرع فينا العقول، لتكون أساس إحساس بعظمة منهج الإسلام، وتصبح قدرة الشريعة على ضبط كافة المتغيرات واحدة من أهم معجزات كتاب الله العليم الخبير.

أما القول بأن نصوص القرآن الكريم محدودة، فهذا هو أحد أسرار منهج الإسلام التي تفصح عن نفسها كل يوم إفصاحًا يؤكد سمو مصدر هذا التشريع الذي يُجَسِّدُ هذا

المنهج، فواقعية التشريع الإسلامي جعلته يضع الميدا الكفيل بمجابهة كافة الأمور الواقعية التي يمكن أن تستجد إلى يوم قيام الساعة. وكون الحاكمية ش وحده، جعلته سيحانه يهيىء للفكر الإنساني القدرة على استنباط الأحكام والقواعد، بطريقة لا تحتمل شكًا، ولا تقبل تأويلًا، ذلك أن رسول الله ﷺ ، أبان في حديث معاذ بن جبل عن أن الاجتهاد مصدر ثالث بعد الكتاب والسنة من مصادر الأحكام، وإذا كانت النواحي الحنائية تثير فكرة أنه لا جريمة ولا عقوبة إلا بنص، فإن أحدًا لا يستطيع أن يُحَرِّمُ ماحًا، أو أن يعدل في الأحكام الجنائية الإسلامية، ولذلك، فإن جرائم الحدود - وهي أهم الجرائم قاطبة تجد حقيقتها التشريعية الإسلامية، في أنها كافية تمامًا لتحقيق التماسك ف المجتمع عن طريق استنان عقوبات حُديَّة رادعة لجرائم لا قيمة لمجتمع تتفشى فيه، ولا قوام لأمة تُبتلى بها، فكانت الموازنة العادلة بين حقوق الفرد في سلامة جسمه وعرضه وماله وعقله ودينه.. وحقوق الجماعة في الأمان الشامل من جهة، وبين أوضاع مجرم أبي إلا أن يهدر كل تلك الحقوق، في ضوء عدالة قاعدة عدم مساءلة من ليس أهلًا للمسئولية. اضف إلى ذلك فكرة القصاص والديات ثم التعازير وهي مفتوحة لتجابه احداثًا جديدة، وبذا تكامل البنيان التشريعي الجزائي الإسلامي وقام على قواعد لا يصح مجتمع دون ان يتمسك بها، وتضل المجتمعات التي تنأى عنها، مهما أفرزت كل يوم من قوانين، وقعُّدت من قواعد وانظمة، لأنها من صنع بشر محدودي المدارك، ويستحيل عليهم الإحاطة بعلم الله في هذا المجال أو سواه. وأما المجال المدنى والتجاري فقد ضبط الإسلام اسسهما، بأن أباح الملكية الفردية، ودعمها بالميراث، وجعل أساس الكسب العمل الذي لا ظلم فيه ولا استغلال، وحصِّن المعاملات بمبدأ الوفاء بالعهود والعقود، وحال دون أكل أموال الناس بالباطل.

وجعل أساس كل شيء عدم الضرر أو الضرار، وحمى الحقوق بقواعد إثبات بالغة الرقي، ومن ثم لم يكن هناك مجال للقول بوجود أي قصور في تشريع سماوي بصر بكل الأسس الجوهرية لحماية المجتمع وصيانة الحقوق فيه.

واما القرل بأن كتب الفقه الإسلامي غير مقننة، فهو قول يشف عن جهل بحقيقة دور الفقه، وعدم دراية بما انطوى عليه فقه المذاهب الإسلامية من كنوز تتأبى على الحصر، ويمتنع شمولها عن الانحصار في دائرة كلمات مصوغة، وإن كان ليس هناك ما يحول دون إمكان الصياغة لمن شاء، شريطة أن يعلم الكافة أن فقه الإسلام هو جزء من تراث الإسلام، وانعكاس لحقيقة منهج الإسلام كمنهج حضاري أساسه العقل، لا كمنهج بهيمي أساسه الجاهلية الحمقاء.

إن منهج الإسلام منهج قويم، يتسم بالفعالية، ومسايرة الفطرة الإنسانية، وهو ليس منهج استقلال نظري بل هو منهج التفاعل العلمي والعملي، فأساسه الحركة الواقعية، وادواته الحقائق العلمية، باعتبار أن الدين الإسلامي قد نادى أول ما نادى بالعلم والقراءة ﴿أقرا باسم ربك الذي خلق﴾(١) ﴿خلق الإنسان من علق﴾(٢) ﴿أقرا وربك الاكرم﴾(٢) ﴿اقرا وربك الذي علم بالقلم﴾(٤) ﴿علم الإنسان ما لم يعلم﴾(٩). وعلم الإسلام بعد ذلك مستمر، وعطاء علمائه متجدد، واجتهادهم أبدي. ومن أجل هذا كله، فإن دعاة التقنين قبل التطبيق، هم دعاة الهزيمة والتنبيط من يريدون لفت الناس عن حقيقة الإسلام، وإلهائهم بلغو الكلام، وتافه الأحكام. ولسائل أن يسئل: ما هي القيمة الحقيقية لاي تشمل في غير العدل واستقامة الحياق وعدم سيرها في اتجاه الفساد، فإذا كان الإسلام قد قال بذلك تجردًا لا مزايدة، وإنصافًا لا إجحافًا، ورحمة لا نقمة فإنه يكون هو الأجدر بالاتباع، ومنهجه التشريعي هو الأولى بالإعمال، وهال بعد عدل أنه من عدل، وهل بعد إنصافه من إنصاف ﴿إن أنه يأمر بالعدل والإحسان﴾(١).

أما الذين يقولون إن فكر الدعاة بال عتيق، فهم الذين يريدون لِمَمد الإسلام أن تندك ولاصوله أن تنهائ ولاصوله أن تنهائ أن تنهائ أن تنهائ أن تنهائ أن تنهائ ولمسلم أن يتهاؤى، إن الفكر الإسلامي كل لا يتجزأ وهو واحد لا يتغير، واحد في أصله ومنهجه وواحد في هدفه وغايته، لذلك فإن الحل الإسلامي لاعقد المشكلات لا يمكن أن يتغير بحسب هوى الكائدين الراغبين في النيل من الدين أو من علمائه.

إن علماء الشريعة الغراء هم حماتها وهم الذين لا يألون جهدًا في سبيل البحث عن حل لكل مسالة تشور في كنفه، وهم لا يتكلمون عن هوى خاص، بل عن علم ودراية بالأصول والقواعد، يتصورون الواقعة تصورًا إسلاميًّا خالصًا، وينزلون عليها حكم الله بلا مواراة ولا مجاملة، إنهم يقولون كلمة الحق لا يخشون في الله وهة لائم ولا يقفون ضد

<sup>(</sup>١) سورة العلق، آية ١.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق، آية ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق، آية ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة العلق، آية ٤.

<sup>(</sup>٥) سورة العلق، آية ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، من الآية ٩٠.

عجلة التقدم العلمي البحث والتطبيقي والديني لسبب وحيد، هو أنهم علماء، يعون أن المستقبل للعلم الذي حث عليه الإسلام، طالما ظل هذا العلم باحثًا عن كل ما يصلح شأن الإنسان، وينمي عقله، ويستجيب لحقيقة الحكمة من خلقه، وهم أهل الشريعة الكاملة، والنظام الأسمى، ولذا فهم القادرون على إدراك حقيقة الوجود، ومن كان في مكنته إدراك حقيقة الوجود لا يمكن أن ينال منه مخلوق موجود. وهم أهل معرفة الحقائق الكبرى، التي يتم من خلالها وزن الحياة والأحداث، وفهم الأشياء والمساعدة على هداية الأشخاص، وفق ميزان اضبط من موازين العامة، يجعلهم أعلى ضميرًا، وأصفى شعورًا، وأقوم خلقًا، وأطيب سلوكًا، ينحون نحو الطهارة ويتجهون صوب العفة، ويسلكون مسالك التقوى، تهون أمامهم متاعب الدنيا، وتصغر في انظارهم آلامها يبحثون عن الجوهر الأسمى، ولا يسلب البابهم المظهر البراق، يُقَوِّمُون انحراف المجتمع بالحكمة والموعظة الحسنة، ويمسحون عن وجه ذلك المجتمع تلك الأوحال ويوجهونه صوب كل طيب حلال، لذتهم في العبادة، وأمنيتهم نيل مرضاة الله، يقاومون المغريات فلا تتحكم الشهوات منهم، ولا ينحنون لغير الله، لأن قلوبهم قد تطهرت من عبوديتها للحياة ونفوسهم قد صفت واقتربت من كل ما يقربها إلى الله. لا يقبلون النجاة بحياتهم لقاء هزيمة إيمانهم بل يقدمون ارواحهم فداء عقيدتهم، ومن كان هذا شأنهم فإنهم لا يعبأون بناقديهم ولا بمحاولي إثنائهم عن سبيلهم. وأما القول بأن أساليب التوجيه الديني لم تعد تلائم روح العصر فهـ و قول سقيم عقيم، فالدين ليس سلعة تباع، وإنما هو حقيقة تعرض، ومن يعرض الحقيقة عن الملك الحق لا يعبأ بزخارف لفظية ولا بأشكال انفعالية ولا بأردية مظهرية ومن يتلقى الحقيقة يجب أن يتفهم أبعادها، ويجاهد في سبيل الظفر بها، ونيل أعلى مراتب الكمال من خلالها وفقًا لما هو ثابت من جوهر وظيفة الإسلام، كدين يهدم في أعماق الإنسان قواعد الشرك والجاهلية ويبنى مكانهما بنيان التوحيد والعبودية، وفق منهج إلهى لا يعد له منهج وضعى ذلك أن أي منهج وضعى لا بد أن يكرس فكرة عبودية الناس للناس، وتلك هي الفكرة التي أتى الإسلام لوادها، وتخليص البشرية من أوزار اعتناقها، فأتى بمنهج رباني، اساسه عبودية الناس شه الواحد القهار فمنه وحده تتلقى العقيدة، ومنه وحده تؤخذ الشريعة. وإذا كان الإسلام هو دين الحقيقة الأوحد، فإنه دين الحل الكامل الشامل، يعرضه كامُّلا متكاملًا، فلا يقبل انصاف الحلول ولا يسمح لأرباب الجاهلية أن يحرفوا مقاصده، فلقد أتى الإسلام للقضاء على الجاهلية ولا يمكن أن يتعايش الإسلام مع أي من مظاهر تلك الجاهلية، سواء تمثلت في الحكم بغير شرع الله، او الاحتكام لغير الله أو الاعتقاد في أي أمر لا يقره الله ولا يرضاه، ولذا فليس في الإسلام اتباع للهرى ﴿وَمِن اَضَل مَمَن البّع هواه بغير هدى من اللهُ(١). وليس في الإسلام ترك للشريعة وأخذ بآراء وأهاء الذين لا يعلمون ﴿إنهم لن يغنوا عنك من الله شيئا﴾(٢). وليس من الإسلام اتباع احكام الجاهلية ﴿افحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكمًا لقوم يوقنون﴾(٢).

وأما القول بأن فلسفة الشريعة الإسلامية في الجريمة والعقوبة ليس لها ملمع ثابت وأنها قاسية شديدة، فهم لا يعون ما يقولون، فالحكم بالقسوة على شيء يعني أن له اتجاهًا محددًا، ووجود اتجاه يعني وجود موجّه، ووجود الموجه يعني أنه لم يوجد ما أوجد إلا لحكمة يعيها، وإذا كان موجد الحدود في الشريعة هو الله الذي لا إله إلا هو، العليم الخبير، فإن كائنًا من كان لا يستطيع أن يصف ما أوجده بعدم الكمال أو النقصان.

وهنا يمكن القول إن وجود جرائم الحدود في المجتمع دون أن تطبق عليها هذه الحدود يعني فساد المجتمع، ولذا كان من الأخلاق الاجتماعية في الإسلام النهي عن المحظورات والأمر بكل ما يقوي الروابط الاجتماعية في المجتمع.

فإذا كان في الإسلام قسوة فأين هي: هل في قطع يد سارق جهد غيره قسوة؟ وهل في إقامة الحد على الزاني قسوة؟ وهل في إقامة الحد على شارب الخمر قسوة؟ وبالجملة فهل وجدت الحدود إلا لإعادة استقامة الحياة؟ وهل في إعادة استقامة الحياة أي مظهر من مظاهر القسوة؟ إن القسوة تكون قسوة عندما لا يتوافر موجبها، وتكون رحمة عندما يتوافر موجبها، وتكون رجمة عندما يتوافر موجبها، هل يطيق الضمير البشري قتل النفس التي حرم الله دون وجود مبرر أو حق مقتضى ذلك؟.

إن الإجابة لابد أن تكون بالنفي، وفي إطار ذلك يمكن لكل ذي عقل أن يفهم سر النهي في سورة الأنعام (كالآية ١٩٠١) عن قتل النفس التي حرم ألله إلا بالحق. وأن يعي سر اعتبار قتل النفس بغير نفس أو فساد في الأرض بمثابة قتل الناس جميعًا على ما ورد في سورة المائدة (كالآية ٣٣) وأن يبصر بحقيقة الجزاء الأخروي بجانب الجزاء الدنيوي المشروع \_ في حالة قتل المؤمن عمدًا. قال تعالى: ﴿ وَمِن يقتل مؤمنًا متعمدًا فجزاؤه جهنم خالدًا فيها وغضب ألله عليه ولعنه، واعد له عذابًا عظيمًا ﴾(١٠)، وأن يتحقق من

<sup>(</sup>١) سورة القصص، من الآية ٥٠.

 <sup>(</sup>٢) سورة الجاثية، من الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية ٥٠. و من و و من المائدة المائدة

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، آية ٩٣.

روعة التشريع في حالة القتل خطأ، على ما ورد في قوله سبحانه: ﴿ وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمنًا إلا خطاً، ومن قتل مؤمنًا خطأ، فتحرير رقبة مؤمنة، ودية مسلمة إلى أهله إلا أن يصدقوا ﴾(١)، فمن أعظم مظاهر الأداء التشريعي المعجز، إعمال مبدأ التصدق في الحالة المتقدمة، والأخذ بفكرة العفو في كل الأحوال كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنوا كتب عليكم القصاص في القتلي، الحر بالحر، والعبد بالعبد، والأنثى بالأنثى، فمن عفى له من اخيه شيء فاتباع بالمعروف واداء إليه بإحسان، ذلك تخفيف من ربكم ورحمة ﴾ (٢)، وفي ضوء هذا يمكن فهم دقة وحكمة البيان التشريعي القرآني في قوله تعالى: ﴿ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب﴾(٢) وفي قوله سبحانه في بيان عدم تجاهل الإساءة في كل حال ﴿والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون﴾(١) ﴿وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا واصلح فاجره على الله إنه لا يحب الظالمين ﴾(\*) ﴿ولمن انتصر بعد ظلمه فاولئك ما عليهم من سبيل﴾ (١) ﴿إنما السبيل على الذين يظلمون الناس، ويبغون ق الأرض بغير الحق، أولئك لهم عذاب اليم ﴿ ﴿ وَلَمْ صَبِّرِ وَعَفْرِ إِنْ ذَلْكَ لَمْ عَرْم الأمور (٩). فميزان العدل في الإسلام قوامه رعاية الحقوق وصيانتها، والتمسك بالحق منوط بعدم الظلم. قال تعالى: ﴿لا تَظْلَمُونَ ولا تُظْلَمُونَ ﴾ (١) وهذا تأكيد لقوله تعالى في مجال ارحب واعم، وارسع واشمل ﴿إِن الله يأمر بالعدل والإحسان... ﴾ (١٠). ومن مقتضى ذلك دفع السيئة بالحسنة. قال تعالى: ﴿ويدرءون بالحسنة السيئة، أولئك لهم عقبى الدار﴾(" ! وقال سبحانه: ﴿ ولا تستوى الحسنة ولا السيئة، ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كانه ولى حميم ﴿(١٠١) وفي وجوب مغالبة الإنسان نفسه، أو شهوة الانتقام فيه، أو غضبة الثار لديه، أو أي نار تتقد في أعماق الإنسان لسبب أو لآخر، يقدم الإسلام العلاج الذي يعصف بأموال من يرمونه بالقسوة، ويهدم كل بهتان يفترونه، ويقهر كل كيد يكيدونه، ويجلى حقيقته كدين لسائر الفطرة الطبية التي فطر الله

|                         | (V) | سورة النساء، آية ٩٢.  | 111 |
|-------------------------|-----|-----------------------|-----|
| سورة الشورى، آية ٤٢.    | (,) |                       |     |
| سورة الشورى، آية ٤٣.    | (A) | سورة البقرة، آية ١٧٨. | (٢) |
| سورة البقرة، من الأرة و | (5) | سورة البقرة، آية ١٧٩  | 17) |

<sup>(</sup>۱) سوره البغره، من الآية ۲۷۸. (٤) سورة الشورى، آية ۲۹. (۱۰) سورة النحل، من الآية ۹۰.

<sup>(°)</sup> سورة الشورى، آية · ٤. (١١) سورة الرعد، آية ٢٢.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، آية ٤١. (١٢) سورة فصلت، آية ٢٤.

الناس عليها. قال تعالى: ﴿والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس﴾(١)، وقال سبحانه: ﴿وإذا ما غضبوا هم يغفرون﴾(٢).

وفي بيان واضح لا لبس فيه ولا غموض، يحول الشرع دون استشراء الشر العام والعدوان على نحو ما كان سائدًا في بني إسرائيل، ويؤكد وجوب التناهي عن المنكر وبمن صوره القسوة يقول الله جل شانه: ﴿لعن الذين كفروا من بني إسرائيل على لسان مداود وعيسى بن مريم، ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون﴾(٢) ﴿كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه، لبئس ما كانوا يفعلون﴾ (١). واما القول بأن الشريعة تضر بدورات راس المال وتحول دون التقدم عندما تحظر الربا، سواء قيل صراحة أو فهم دلالة فهو قول اخرق لأن أقل ما يقال عن الربا إنه أكل لاموال الناس بالباطل وهذا منهي عنه قال تعالى: ﴿يَا اللهِ الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكِم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾(٥).

إن الربا منهي عنه في الإسلام نهيًا قاطعًا لا اجتهاد معه ولا تحرير فيه ولا حيل معه، وإذا كان الكسب بطريق حلال بعد كسبًا حلالاً كما في البيع فقد احله اش، وحرم الربا، قال تعالى: ﴿الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشسطان من المس، ذلك بانهم قالوا إنما البيع مثل الربا، واحل اش البيع وحرم الربا﴾ (أ)، راهذا فكل قرض بفائدة هو من قبيل الربا الذي أمر اش باجتنابه فقد قال سبحانه: ﴿وِيا أَيُها الذين آمنوا اتقوا أش وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين﴾ (أ) ﴿فَإِن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من أش ورسوله، وإن تبتم فلكم رؤوس أموالكم، لا تظلمون ولا تظلمون﴾ (أ).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، من الآية ١٣٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى، من الآية ۲۷.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية ٧٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، آية ٧٩.

<sup>(°)</sup> سورة النساء، من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، من الآية ٢٧٥.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، آية ٢٧٨.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة، آية ٢٧٩.

### خلاصة البحث:

الدعوة الإسلامية، هي دعوة إلى التوحيد، وإقامة العدل، واحترام الحق، والرقي بالإنسان ليتحلى بارقى صفات الإنسانية، ويتخلى عن كل ما ينزل به إلى دركة البهيمية، ولذا فإن هذه الدعوة يجب أن تتدعم من خلال أمور اهمها:

- ١ مساعدة كل مسلم لكي يتحول في سلوكه إلى داعية، من خلال تعلم اصول العقيدة والشريعة، والسير على نهجهما، بحيث يصبح سلوكه الإسلامي، خير دليل على سلامة المنهج الإسلامي وهذا يحتاج إلى أن تقوم الدعوة على البصيرة والتقوى والضمير الديني والمحاورة باللين، والاقتصاد في إصدار الأحكام على المسلمين مع التوسع في إظهار حاكمية رب العالمين، وإظهار أن المسلم على حق، وأنه بالتوحيد يكون متبوعًا لا تابعًا، وبالإيمان الكامل يكون متبعًا لا مبتدعًا، والإيمان الكامل يستلزم مجاهدة النفس بنور العقيدة الذي لا ينطفىء وهدى العقل الذي يساعد على فهم الحقائق الإيمانية.
- ٢ ـ ويجب على الداعية أن يعرض المسائل الكلية أولاً، وفق أسلوب سديد، مع أتباع
   الحكمة واللين والموعظة الحسنة، وهو يقوم بالدعوة بقدم ثابتة، فلا يعبأ بالباطل.
- إن الداعية ملزم دائمًا بالاستشهاد بالسيرة النبوية وقضايا النبوة لترسيخ العقيدة
   في النفوس وهذا يستلزم التأدب مع السنة النبوية، والتأكيد على أن أنبياء الله هم
   صفوة خلقه وأن الإسلام هو دين إبراهيم ورسالة محمد ﷺ.
- إن الداعية ملزم شرعًا بتغنيد التحديات المعاصرة وفق مبادىء الدعوة المحمدية التي
   تقوم على الاسوة الحسنة.
- ٥ ـ ومما يتعين على الدعاة الرد على تحديات الماديين والملاحدة الذين يريدون لامة الإسلام أن تنفصل عن واقعها الديني، ويحاولون إثبات أن الحياة يمكن أن تمضي بلا دين، والواقع خلاف ذلك، فالإسلام ينقذ الناس من الضلال ويناى بهم عن ماضي الإلحاد القديم ويسمو بالبشرية من مرحلة الشك والظن إلى مرتبة الإيمان واليقين، ويرفع البشرية إلى مدارج الحضارة العقلية الوسطية، لأن الإسلام هو التجسيد الحي لقيمة العقل وهو الذي يجل لنا الحكمة من خلقنا.
- ٦\_ إن الداعية يجب أن يحث الناس على التمسك بمنهج القرآن، الذي لا يفصل بين الترحيد ومستلزمات هذا التوحيد، ولذا فهو المنهج الوحيد القابل للاستمرار حتى قيام الساعة.

وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين.

## ثبت المراجع حسب ورودها في البحث:

- الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز، فضل العلم وشرف الهاه، مجلة البحوث الإسلامية، ع۲۷، ربيع الأول، جمادى الأخرة ١٤١٠هـ، ص١٠٠.
- ٢ ـ د. عبدالرحمن بن زيد الزنيدي، مدخل إلى علم الثقافة الإسلامية، مجلة جامعة
   الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ع٢، المحرم ١٤١٠هـ، ص١١٣ ـ ١١٤٠.
- ٢ ـ د. محمد بن أحمد الصالح، المصادر الإصلية والتبعية للشريعة الإسلامية وقواعد الفقه فيها وبيان قدرتها على حل مشكلات المجتمع المعاصر، مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية العدد السابق، ص١٦ وما بعدها، وبخاصة ص٥٥ وما بعدها.
- الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز، عمل المسلم، مجلة البحرث الفقهية المعاصرة،
   وه، س٧٠، شوال ـ ذو الحجة ١٤١٠هـ، ص٧٠.
- مديخ الإسلام ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل، تحقيق د. محمد رشاد سالم،
   ط١٢٩٩هـ، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ص٤ وما بعدها وبخاصة
   ص١٩٩٠.
- ٦ \_ الشيخ محمد الصالح العثيمين، عقيدة أهل السنة والجماعة، طبع الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية. (١٤١٠هـ)، ص٦ \_ ٤٨، وانظر أصول العقيدة الإسلامية للإمام الطحاوي شرح علي بن أبي العز الأذرعي، الإمارات العربية، ط (١٤٠١هـ)، ص١١٢ وما بعدها.
- ٧ \_ أبو الأعلى المودودي، الحجاب، الدار السعودية للنشر والتوزيع، ط٥ (٨٠٤٠هـ)،
   ص٣٣٥ وما بعدها.
- ٨ ـ د. محمد أمان بن علي الجامي، أضواء على طريق الدعوة إلى الإسلام، طبع ونشر الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية. (١٤٠٤هـ).
- ٩ محمد قطب، هل نحن مسلمون، بدون تاريخ، ص١٢٣ وما بعدها وبخاصة
   ص١٦١ وما بعدها، د. علي جريشة، التخطيط للدعوة الإسلامية، رابطة العالم
   الإسلامي (١٤٠١هـ) ص٩٢، ٩٣.
- ١٠ لنظر مظاهر آخرى في مؤلف الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام، من بحوث مؤتمر الفقه الإسلامي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض
   ١٣٩٦هـ، (طبعة ١٤٠٤هـ) من ص ٥ حتى ١٧٥.
- ١١ \_ الشيخ على الخفيف، الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، مقال ضمن كتاب بهذا

- العنوان، إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٤٠٤هـ، ص٢٢٨.
  - ١٢ \_ سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، ١٤١٠هـ، ط١٧، جـ١، ص٣٩.
- ١٣ \_ محمد مصطفى شلبي، أصول الفقه الإسلامي، ط۲ (١٣٩٨هـ)، دار النهضة العربية، ص١١ \_ ٧٧٥؛ وانظر من المصادر، أصول البزدوي لفخر الإسلام البزدوي المتوفى سنة ٢٩١٤هـ، دار الكتاب العربي ببيرت، ص٧ وما بعدها؛ والإحكام في أصول الأحكام لسيف الإسلام الأمدي المتوفى سنة ٢٦٢هـ، مؤسسة النور بالرياض، ص١٨ وما بعدها.
- ١٤ ـ انظر إمام الدعوة الإسلامية الشيخ محمد بن عبدالوهاب في مختصر زاد المعاد للإمام ابن القيم الجوزية، صححت وقابله على اصوله الشيخ عبدالله بن عبدالله السمهرى، بدون تاريخ ص١٣٠.
- ١٥ ـ أبو الأعلى المودودي، مبادىء الإسلام، الرئاسة العامة لإدارات البحوث..
   ١٤٠٤هـ، ص٣٦٠.
- ١٦ \_ عدنان علي رضا النحوي، دور المنهاج الرباني في الدعوة الإسلامية، توزيع رئاسة إدارات البحرث العلمية، ط٢ (١٠٠٤هـ)، ص٢٩١٠ وما بعدها.
- ١٧ \_ محمد صالح العثيمين، رسائل في العقيدة، ط٢، الرياض، ١٤٠٤هـ، ص٢٥ \_ ٢٧.
- ۱۸ \_ د. عمر سليمان الأشقر، الرسل والرسالات، ط۲، بيروت، ۱٤٠٣هـ. ص ٢٤٤ وما بعدها.
- ١٩ مناع خليل القطان، وجوب تطبيق الشريعة الإسلامية، من بحوث المجلس العلمي لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (رقم ١٩) ص٢١٧ (ضمن كتاب بنفس العنوان).
- ٢٠ ـ أبو الأعلى المودودي، تذكرة دعاة الإسالام، مطبوعات الجماعة الإسلامية
   بباكستان، ط٢، ص٩.
- ٢١ ـ د. حسن علي الشاذلي، اثر تطبيق الحدود في المجتمع، ضمن كتاب بهذا العنوان من مطبوعات المجلس العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية رقم٢١ (٤٠٤هـ) ص٣٤ وص٦٨ وص٨٢ وص٩٤.
- ۲۲ ـ د. علي عبدالحليم محمود، الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام، قسم ۱ من مطبوعات المجلس العلمي لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية (١٤٠٤هـ)، رقم ۱۸، ص ۱۲۱ وما بعدها.

- ٢٣ \_ انظر الموافقات في أصول الشريعة لأبي إسحاق الشاطبي بشرح الشيخ عبدات دراز، بدون تاريخ، ص٩٦ وما بعدها.
- ۲٤ \_ شيخ الإسلام أبن تيمية، الفتاوي الكبرى، دار المعرفة، بيروت، تقديم الشيخ حسنين مخلوف، ج٢، ص٣٨٣.
- عبد الكريم يونس الخطيب، الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام، ضمن مرجع سابق، ص٢٦٦ وما بعدها وبخاصة ص٤٢٨.
- ٢٦ ابن جزيء، القوانين الفقهية (فقه مالكي)، طبعة تونس ١٣٤٦، وطبعات أخرى، ص ٤٧ وما بعدها.
- ٧٧ \_ انظر محمد قطب، جاهلية القرن العشرين، ط۱ (١٣٨٤هـ)، ص١٥ \_ ٢٢؛ حسن ملا عثمان صور من مواقف العلمانية في محاربة الإسلام عن طريق التعليم، مجلة كلية العلوم الاجتماعية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ع٧٠ (١٤٠٣هـ)، ص١٦٣ وما بعدها وبخاصة ص١٧٥ وما بعدها.
- ٢٨ \_ شيخ الإسلام ابن تيمية، فتح رب البرية بتلخيص الحموية، ضمن كتاب رسائل في
   العقيدة للشيخ محمد صالح العثيمين، ص٤١ ـ ٥٢.
- ٢٩ الشيخ أحمد بشير، الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام، ضمن المرجع المشار
   الله، ص ٤٩٤ ـ ٤٩٣ .
- ٢٠ ـ د. محمد شتا ابو سعد، مستقبل التشريع الإسلامي، جـ١ رد على الدكتور زكي
   نجيب محمود القاهرة، ١٩٨٦م، ص٣ ـ ٦٤.
- ٢٦ ـ انظر عبدالرحمن حسن حبنكه الميداني، غزو في الصميم، سلسلة اعداء الإسلام
   رقم ٥، ط١، (١٤٠٢هـ) دمشق، ص١٤ ـ ١٦، وص٧٧ وما بعدها.
- ٣٢ ـ سليم حسن، تاريخ الحضارة المصرية القديمة، ط١، ص٢٠٦، محمود سلام زناتي،
   تاريخ القانون المصرى، ١٩٧٣م، ص٤٠ ـ ٤٨.
  - ٣٢ \_ شيخ الإسلام ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج٢، توحيد الربوبية، ص٤٤٣.
- ٣٤ اب منصور عبدالقاهر بن طاهر التميمي البغدادي، الموازنة بين الأنبياء، ط١،
   بيروت، ١٤٠١هـ، وما بعدها.
- ٢٥ ـ انظر د. عبدالحليم عويس، نشوء الحضارات في ضوء التفسير الإسلامي للتاريخ،
   مجلة كلية العلوم الاجتماعية، ع٧ (مشار إليها أنفًا)، ص٧١ وما بعدها.
- ٢٦ ـ انظر عبدالله ناصح علوان، معالم الحضارة في الإسلام واثرها في النهضة الأوربية،
   ط٢، (١٤٠٤هـ)، ص١٢ وما بعدها.

- ٢٧ \_ آدم عبدالله الألوري، تاريخ الدعوة الإسلامية بين الأمس إلى اليوم، بيروت، دار
   مكتبة الحياة، ص ١٩ .
- ٣٨ ـ د. أحمد غلوش، الدعوة الإسلامية، أصولها ووسائلها، ط١، دار الكتاب المصري واللبناني.
- ٢٩ \_ د. رؤوف شلبي، الدعوة الإسلامية في عهدها المكى، القاهرة، ١٣٩٤هـ، ص١٦٩.
- ٤٠ علي سرور الزنكلوني، الدعوة والدعاة، أسباب التخلف ومنهج التطبيق، ط١، ص٢٩٣.
- ٤١ محمد الراوي، الدعوة الإسلامية دعوة عالمية، الدار القومية للطباعة والنشر،
   ص١١٠.

# موقف المؤجر من تصرفات المستأجر غير الجائزة شرعًا

الشيخ عبدالله شيخ محفوظ بن بيه

الحمد شرب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

فهذا بحث ليس بالطويل الممل ولا بالقصير المخل حول مسألة فقهية تدرك من العنوان (موقف المؤجر من تصرفات المستأجر غير الجائزة شرعًا )

إن المؤجر الذي يؤجر شيئًا لمستأجر يتصرف فيه أو به تصرفات غير مشروعة(١) لا يخلو من حالات ثلاث:

١ ـ أن يكون اكتشف هذه التصرفات غير المشروعة بعد انعقاد الإيجار واثناء تمتع
 المستأجر بمنافع الشيء المستأجر ولم يكن على علم بها حين تم العقد.

 ٢\_ ان يكون عقد الإيجار مشتملاً صراحة على هذه التصرفات كموضوع لاستغلال المنافم.

٣ \_ أن يكون المؤجر عالمًا حين العقد بهذه التصرفات دون أن يكون ذلك مشروطًا.

## الحالسة الأولسي:

إذا كان المستأجر لم يشرط عليه تصرفات غير مشروعة في العقد ولم يعلم بها المؤجر في حالة الإقدام عليه فإنه لا سبيل إلى فسخ العقد، فالمنافع في الإيجار كالأعيان في البيع، فكما لا يملك البائع التصرف في الأعيان التي باعها لا يملك المؤجر التدخل في استيفاء المضافع فهو كغيره من عامة المسلمين يجب عليهم أن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر حسب قدرتهم.

استاذ بجامعة الملك عبدالعزيز - له بحوث ومشاركات في مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر
 الإسلامي.

 <sup>(</sup>١) تنبيه: كلما ورد في هذا البحث من عبارة (غير المشروعة) فالمقصود منها عدم الجواز الشرعي أصالة
 لا الناشيء عن شروط المتعاقدين الصريحة أو الضمنية.

قال الشيرازي في المهذب (فصل إذا تم العقد لزم ولم يملك واحد منهما أن ينفرد بفسخه من غير عيب لأن الإجارة كالبيع، ثم البيع إذا تم لزم فكذلك الإجارة. وباش التوفيق(١).

وقد صرح ابن عابدين في حاشيته بقوله (فرع كثير الوقوع) قال في لسان الحكام لو اظهر المستأجر في الدار الشر كشرب الخمر وأكل الربا والزنا واللواطة يؤمر بالمعروف وليس للمؤجر ولا لجيرانه أن يخرجوه، فذلك لا يصير عذرًا في الفسخ ولا خلاف فيه للأئمة الاربعة(٢).

وفي الجواهر (إن رأى السلطان أن يخرجه فعل) ويفهم من هذا الكلام أن تصرفات الستأجر غير المشروعة التي تنكشف للمؤجر أثناء تمتع المستأجر بالمنافع لا تكون عيبًا يوجب الفسخ وإنما العيوب الموجبة للفسخ، من طرف المؤجر هي التي تشكل ضررًا بعين الذائة المؤجّرة.

قال خليل في مختصره في سرده للمسائل التي لا تفسخ فيها الإجارة «لا بإقرار المالك أو خلف رب الدابة في غير معين أو حج وإن فات مقصده أو فسق مستأجر وأجر الحاكم إن لم يكف».

قال الزرقاني معلقًا عليه كظهور فسق مستأجر لـدار وجيبة أو مشاهرة(<sup>٢)</sup> ونقد لا تنفسخ به وأمر بالكف وآجر الحاكم إن لم يكف حيث حصل بفسقه ضرر للدار أو الجار إلى آخره)(<sup>1)</sup>.

### الحالة الثانية:

ان يكون عقد الإيجار مشتملاً على استغلال الذات المستأجرة في أمر حرام وهذا حرام ويفسخ فيه العقد لا لكون مآل العقد إلى استعمال المنافع في حرام، ولكن لكون صيغة العقد تشتمل على عقد على منافع معينة في معصية، وقد نص صراحة على الشرط الكاساني في بدائع الصنائع حيث قال: «وإسلامه في الإجارة ليس شرطًا فتجوز الإجارة والاستئجار

- (١) المهذب، تكملة المطيعي، ج ١٥، ص ٤١.
- (٢) ابن عابدين \_ رد المحتار، ج ٦، ص ٨١.
- (٣) الرجيبة: الإيجار المحدود الزمن كعقار سنة بكذا وهو لازم. المشاهرة: إيجار لا تجد له نهاية بل تكرن الأجرة مقابل أي زمان يستمتع فيه المستأجر بالعقار مثله وهي منحلة من الطرفين. الزرقاني ج ٧ ص ٤٦ - ٤٧ عدد قول خليل «مشاهرة ولم يلزم لهما الا بنقد فقدره كرجيبة» والمشاهرة المنحلة من الطرفين من مفردات مذهب مالك.
  - (٤) الزرقاني، ج ٧، ص ٢٦.

من المسلم والذمي والحربي المستأمن» إلى قوله «غير أن الذمي إذا استأجر دارًا من مسلم في المصر فأراد أن يتخذها مصلى للعامة ويضرب فيها بالناقوس له ذلك، ولرب الدار وعامة المسلمين أن يمنعوه من ذلك على طريقة الحسبة لما فيه من إحداث شعائرهم وفيه تهاون بالمسلمين واستخفاف بهم، كما يمنع من إحداث ذلك في دار نفسه في أمصار المسلمين، إلى قوله: وهذا إذا لم يشترط ذلك في العقد فأما إذا شرط بأن استأجر ذمي دارًا من مسلم في مصر من أمصار المسلمين ليتخذها مصلى للعامة لم تجز الإجارة الأنه استئجار على المعصية. انتهى باختصار.

وفيه أيضًا عن أبي حنيفة جواز أجرة الحمال يؤجر نفسه من شخص ليحمل له خمرًا وعند أبي يوسف ومحمد «لا أجر له، وفي الجامع الصغير أنهما كرها الأجير لأنه على معصية، ووجه كلام أبي حنيفة بأن الحمل ليس بمعصية بدليل الحمل للإراقة والتخليل وليس بسبب للمعصية وهي الشرب لأن ذلك يحصل بفعل فاعل مختار وليس الحمل من ضرورات الشرب فكانت سببًا محضًا فلا حكم له كعصر العنب وقطعه، والحديث محمول على الحمل بنية الشرب.

ويه نقول إن ذلك معصية ويكره اكل أجرته أهـ(')كلامه باختصار وحذف ويُفهم من كلامه عدة أشياء: أولاً: إن الإجارة تامة وصحيحة بين المسلم وغيره الذي يتخذ الدار مصلى، وإن صاحب الدار وغيره سواء في القيام عليه حسبة لمنعه من ممارسة الشمعائر غير المشروعة.

## ثانيًا: إن الشرط وليس العلم هو الذي يؤدي إلى بطلان العقد:

أما الكلام الثاني على مذهب أبي حنيفة في جواز أجرة حمال الخمر فيقهم منه أن كون الشيء سببًا أو وسيلة لا يكفي بل لابد أن يكون الفعل محرمًا لذاته فإذا انفكت الجهة لم ير بذلك بأسًا وبهذا يقال في انفكاك الجهة بين العقار وبين التصرف غيرالمشروع.

#### الحالة الثالثة:

علم المؤجر بما ينوي المستأجر أن يفعله بمنافع الذات من تصرفات غير مشروعة فأكثر العلماء لا يفرقون بين العلم والشرط في الإقدام وبطلان العقد. قال ابن قدامة في المغني: ولا يجوز للرجل إجارة داره لن يتخذها كنيسة أو ببعة أو يتخذها لبيم الخمر أو للقمار

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ج٤، ص ١٧٦، ص ١٩٠.

وب قال الجماعة. وقال أبو حنيفة: إن كان بيتك في السواد فلا بأس أن يؤجره لذلك وخالفه صاحباه واختلف أصحابه في تأويل قوله.

ولنا: إنه فعلُ محرم فلم تجز الإجارة عليه كإجارة عبده للفجور، ولو اكترى ذمي من مسلم داره فأراد بيع الخمر فيها فلصاحب الدار منعه، وبذلك قال الثوري وقال اصحاب الرأى إن كان بيته في السواد والجبل فله أن يفعل ما يشاء اهـ(١).

قال خليل في المختصر وهو يسرد المسائل التي تمنع فيها الإجارة «ولا تعلم غناء او دخول حائض لمسجد او دار لتتخذ كنيسة كبيعها لذلك».

قال الزرقاني معلقًا عليه أو إيجار دار أو أرض لتنخذ كنيسة أو بيت نار أو محلًا لبيع خمر أو عصره أو مجمعًا للفساق)<sup>(۱)</sup>.

# قال في البيان والتحصيل: ﴿ وَإِنْ مِنْ مِنْ إِنْ مِنْ الْمِنْ اللَّهِ وَالْمِنْ الْمُعْلِمِينَا مُعْرِمِينَا

وسئل (الضمير يعود إلى ابن القاسم لانه في رسم سماع سحنون عنه) عن الذي يبيع العنب لمن يعصره خمرًا أو يكري حانوته ممن يبيع الخمر. أو يكري دابته إلى الكنيسة أو يبيع شاته لمن يذبحها لأعياد النصارى. قال أما بيع العنب ممن يعصره خمرًا أو كراء البيت ممن يبيع الخمر فأرى أن يفسخ الكراء ويرد البيع ما لم يفت، فإن فأت تم البيع ولم أفسخه، وأما كراء الدابة وبيع الشاة فإنه يمضي ولا يرد. وقد اختلف في كراء الدابة قول مالك فمن ثم رأيت له ذلك، وبلغني عن أشهب أنه سئل عن الذي يبيع كرمة من النصراني فقال أرى أن تباع على النصراني بمنزلة شرائه العبد المسلم)(؟).

وعلق ابن رشد على كلامه معللاً مضى البيع عند الفوات والكراء كذلك بأنه بيع وكراء لا غرر فيه ولا فساد في ثمن ولا مثمون، فأشبه البيع الذي طابق النهي كالبيع يوم الجمعة بعد النداء، وذكر ثلاثة اقوال:

الأول: مضي البيع والكراء بعد الفوات بالثمن. الثاني: الرد إلى القيمة عند الفوات.

الثالث: صحة البيع والكراء وعدم الفسخ ولو كانت قائمة.

قائلًا فعلى قياس هذا القول لا يفسخ بيع العنب ممن يعصره خمرًا ولا كراء الحانوت

<sup>(</sup>١) المغني ج ٥، ص ٥٥٢.

<sup>(</sup>٢) الزرقاني ج ٧، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٣) البيان والتحصيل ج ٩، ص ٢٩٤ ـ ٢٩٥.

ممن ببيع فيه الخمر وادرك قبل الفوات. فإن كان نصرانيًا منع من بيع الخمر في الحانوت وبيع عليه العنب وإن كان مسلمًا منع من جميع ذلك ولم يفسخ منه إلى أن قال ـ واما الكراء فيتصدق بجميعه قبل لأنه لا يحل له كثمن الخمر وقبل أدبًا له لا من أجل أنه حرام كثمن الخمر وهو ظاهر هذه الرواية وسواء في العنب باعه ممن يعصره خمراً بتصريح أو باعه منه وهو يعلم أنه يعصره خمرًا. أهـ(١).

قال الزرقاني في شرحه للمختصر بعد أن ذكر منع بيع آلة الحرب للحربيين وقال في الترضيح وكذا الدار لمن يتخذها كنيسة والخشبة لمن يتخذها صليبًا والعنب لمن يعصرها خمرًا والنحاس لمن يتخذها ناقرسًا وكل شيء يعلم أن المشتري قصد به أمرًا لا يجوز كبيع الجارية لأهل الفساد الذين لا غيرة لهم)(").

وممن قال بعدم فسخ الكراء في البيت يؤجره لمن يبيع فيه خمرًا مع حرمة الإقدام ابن حبيب من المالكية، قائلاً إنه إذا أكُراءُ لمن يعلم انه يبيع فيه الخمر لم يفسخ الكراء بخلاف العنب، والفرق بينهما عنده<sup>(7)</sup> أن العنب يغاب عليه فلا يمكن منعه من عصره بخلاف بيع الخمر في الحانون.

فنحصل في الحالة الثالثة قولان بالفسخ وعدمه مع التصدق بالاجرة إما لانها حرام أو لتأديب المؤجر دون أن يكون ذلك حرامًا.

\_ ملاحظة: فرق بعضهم بين التعامل مع اهل الكتاب فيجوز ومع غيرهم فلا يجوز. وهذا ما يفهم من كلام ابن رشد: حيث يقول في البيان والتحصيل وسئل مالك في بيع الجزرة (أ) من النصراني وهو يعلم أنه يريدها للذبح لاعيادهم في كنائسهم فكره ذلك، فقيل له: أيكرون الدواب والسفن إلى اعيادهم؟ فقال: يتجنبه أحب إلى، وسئل ابن القاسم عن الكراء فقال: ما أعلمه حرامًا وتركه أحب إلى.

قال محمد بن رشد: وهذا كما قالا: إن ذلك مكروه وليس بحرام لأن الشرع أباح البيع والاشتراء منهم والتجارة معهم وإقرارهم ذمة للمسلمين على ما يتشرعون به في دينهم في الإقامة لأعيادهم، إلا أنه يكره للمسلم أن يكون عونًا لهم على ذلك فراي مالك هذا على هذه الرواية من العون على أعيادهم فكرهه، وقد روى عنه إجازة ذلك وهو على القول بأنهم

<sup>(</sup>١) البيان والتحصيل ج ٩، ص ٢٩٤ \_ ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) الزرقاني، ج ٥، ص ١١.

<sup>(</sup>٣) البيان والتحصيل، ج ٩، ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) الجزرة هي: الواحدة من الإبل - انظر المصباح المنير ج ١ ص ٩٨.

غير مخاطبين بالشرائع(۱) وهذا القول مبني على عدم مخاطبتهم بفروع الشريعة كما صرح به ابن رشد وصرح به في المنهج المنتخب حيث قال الزقاق:

هل خوطب الكفار بالفروع عليه كالوطء، لذي الرجوع والغسال والكرا واحداد طلاق وغرم كالخصر وتحليل عناق يعنى بقوله والكرا كراء الدابة «لكافر في عيده ليركبها»(١٠).

ومما يشبه هذا ما ذهب إليه الشافعية من جواز إيجار الذمية على كنس المسجد وما ذهب إليه أبو حنيفة من جواز إيجار العقارات إليهم في السواد لاتخاذها أماكن للعبادة. وذكر الونشريسي في قواعده الخلاف في أنهم مخاطبون بالفروع وذلك في القاعدة (٦٨) ص ٢٨٣ واصلها للقرافي في الفروق والمقري في القواعد: وذكر من فروع هذه القاعدة إكراء الدابة للنصاري ليركبوها لأعيادهم وبيع الشاة لعيدهم.

وينقل عن أبي العربي أنه لا خلاف في مذهب مالك أنهم مخاطبون إلا أن أبابكر بن العربي قال إن الصحيح جواز معاملتهم مع رياهم واقتحام ما حرم ألله سبحانه عليهم فقد قام الدليل القاطع على ذلك قرآنًا وسنة إلى آخر كلامه<sup>(٣)</sup>.

وقد قال ابن رشد في البيان والتحصيل: إن الصحيح أنهم غير مخاطبين، بالفروع<sup>(1)</sup>. توجيه الخلاف بين العلماء في مسالة الإيجار منعًا وفسخًا وصحة وامضاء:

أما القول بالمنع والفسخ فهر مبني على قاعدة سد الذرائع: ويقول بسد الذارئع في الجملة مالك وأحمد وينتفي من هذه القاعدة الاحناف والشافعية. ويعتمد القائلون بها كقاعدة يستند إليها في تقرير حكم فيما لا نص فيه وإحداث اثر حيث لا يوجد وصف مؤثر يقاس عليه على عموم وظواهر آيات من كتاب الله ونصوص في مسائل تشبه المسائل محل النزاع.

فمن الآيات قوله تعالى: ﴿ وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴾ ( ا).

<sup>(</sup>١) البيان والتحصيل ج ٢/٢٧٦.

<sup>(</sup>Y) المنهج المنتخب بشرح الشنقيطي، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) إيضاح المسالك ص ٢٨٣ إلى ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) البيان والتحصيل ج ١٨، ص ١٤٥.

<sup>(°)</sup> سورة المائدة، الآية ٢.

وقال القرطبي «هي عبارة عن امر غير ممنوع لنفسه يخاف من ارتكابه الوقوع في ممنوع»(١).

وتوجيه القول بعدم الفسخ وبصحة العقد ما أشار إليه ابن رشد وهو مسالة انفكاك الجهة، ومعناها أن النهي ليس منصبًا على ماهية العقد، فالعاقدان لا يشوب إرادتهما عيب والمعقود عليه من ثمن ومثمن لا غرر فيه ولا حظر وإنما الحظر في استعمال محل العقد وهو أمر خارج عن العقد.

وشبهه ابن رشد بالبيع وقت نداء الجمعة وقد تقدم كلامه. ومعلوم أن البيع وقت النداء مختلف في فسخه على قولين ذكرهما في التوضيح، اما حرمة الاقدام عليه فلا خلاف فيها كما نقله الحطُّاب عن الطراز)(").

ومقتضى مذهب أبي حنيفة اعتبار انفكاك الجهة (٢) وأما مذهب الشافعي فعلى أصله في عدم الفسخ بالمآل مع الخلاف في حرمة الإقدام وذلك في بيع العنب لمن يعصره خمرًا.

ووجهه الرملي فقال بالحرمة «إلا ان صاحب المنهاج عطفه على البيوع المنهي عنها والتي لا يفسخ فيها ونصه: وبيع الرطب والعنب والتمر والزبيب لعاصر خمر إلى قوله: ومثل ذلك كل تصرف يفضي إلى معصية كبيع امرد إلى إخره)(ا) ونسب ابن قدامة إلى الشافعي القول بالكراهية في البيوع التي مآلها إلى الحرمة وشبهها ابن قدامة في رده على الشافعية بإجارة الأمةً للفاحشة ونصه:

(مسألة، قال «وبيع العصير ممن يتخذه خمرًا باطل»:

(وجملة ذلك: أن بيع العصير لمن يعتقد أنه يتخذه خمرًا محرم وكرهه الشافعي. وذكر بعض أصحابه أن البائم إذا أعتقد أنه يعصرها خمراً فهو محرم. وإنما يكره إذا شك فيه. وحكى أبن المنذر عن الحسن وعطاء والثوري: أنه لا بأس ببيع التمر لمن يتخذه مسكرًا. قال الثوري: بع الحلال ممن شئت. واحتج لهم بقول أشتعالى: ﴿ وأحل أشاليه ﴾ (\*). ولان البيع تم بأركانه وشروطه.

ولنا: قول الله تعالى: ﴿ ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ﴾ (١). وهذا نهي يقتضي

- (١) الجامع لأحكام القرآن ج ٢ ص ٥٧.
- (٢) حاشية البناني على الزرقاني ج ٢، ص ٦٦.
  - (٢)ميزان الأصول، ص ٢٣١.
- (٤) نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج ج ٣، ص ٤٧١.
  - (°) سورة البقرة من الآية ٢٧٥.
    - (١) سورة المائدة من الآية ٢.

التحريم، وروي عن النبي ﷺ: «أنه لعن في الخمر عشرة، فروى ابن عباس «أن النبي ﷺ أتاه جبريل فقال «يا محمد، إن الله لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه وشاربها وبائعها ومبتاعها وساقيها، وإشار إلى كل معاون عليها وساعد فيها، أخرج هذا الحديث الترمذي من حديث أنس، وقال: قد روي هذا الحديث عن ابن عباس وابن عمر عن النبي ﷺ. وروى ابن بطة في تحريم النبيذ باسناده عن محمد بن سيرين « إن قيما كان لسعد بن أبي وقاص في أرض له، فأخبره عن عنب أنه لا يصلح زبيبًا ولا يصلح أن يباع إلا لمن يعصره، فأمر بقلعه، وقال: بئس الشيخ أنا إن بعت الخمر، ولأنه يعقد عليها لمن يعلم أنه يريدها للمعصية، فأشبه إجارة أمته لمن يعلم أنه يستأخرها ليزني بها والآية مخصوصة بصور كثيرة فيخص منها محل النزاع بدليلنا وقولهم: تم البيع وشروطه وأركانه قلنا: لكن وجد المانع منه.

إذا ثبت هذا فإنما يحرم البيع ويبطل إذا علم البائع قصد المشتري ذلك. إما بقوله وإما بقرائن مختصة به تدل على ذلك فأما إن كان الأمر محتملاً، مثل ان يشتريها من لا يعلم حاله أو من يعمل الخل والخمر معاً، ولم يلفظ بما يدل على إرادة الخمر، فالبيع جائز، وإذا ثبت التحريم فالبيع باطل، ويحتمل أن يصح، وهو مذهب الشافعي، لأن المحرم في ذلك اعتقاده بالعقد دونه، فلم يمنع صحة العقد كما لو دلس العيب.

ولنا: انه عقد على عين لمعصية الله بها، فلم يصح كإجارة الأمة للزنا والغناء. وأما التدليس فهو المحرم دون العقد، ولأن التحريم ههنا لحق الله تعالى، فأفسد العقد، كبيع درهم بدرهمين. ويفارق التدليس فإنه لحق آدمى.

(فصل) وهكذا الحكم في كل ما يقصد به الحرام، كبيع السلاح لاهل الحرب أو لقطاع الطريق أو في الفتنة، وبيع الامة للغناء، أو إجارتها كذلك، أو إجارة داره لبيع الخمر فيها، أو لتتخذ كنيسة أو بيت نار وأشباه ذلك. فهذا حرام، والعقد باطل لما قدمنا، قال ابن عقيل: وقد نص أحمد رحمه أله على مسائل نبه بها على ذلك، فقال في القصاب والخباز: إذا علم أن من يشتري منه يدعو عليه من يشرب المسكر لا يبيعه، ومن يخترط الاقداح لا يبيعها ممن يشرب فيها، ونهى عن بيع الديباج للرجال، ولا بأس ببيعه للنساء: وروى عنه: لا يبيع الجوز من الصبيان للقمار. وعلى قياسه: البيض فيكون بيع ذلك كله باطلا(ا).

وبهذا تكون الاقوال ثلاثة إذا اعتبرنا استواء الإجارة بالبيع لانها بيع لمنافع لا يفترق عن البيع إلا في قليل من المسائل يقتضيها طبيعة العقد.

<sup>(</sup>١) المغنى ج ٢/٧٦٦ ـ ٢١٩ الطبعة الجديدة: هجر للطباعة والنشر ـ القاهرة.

١ \_ قول بجواز الإقدام وصحة العقد.

٢ \_ قول بحرمة الإقدام وصحة العقد.

٣ \_ قول بحرمة الإقدام وبطلان العقد.

## خلاصــة القــول:

أن المؤجر لا يجوز له أن يؤجر عقارًا أو نحوه إذا كان المستأجر يستعمله فيما لا يشرع بأن استعمله كحانة للخمر أو مثابة للقمار أو غيره من أنواع الفسق كالربا والبغاء، وإن فعل ذلك كشرط في العقد فالذي يترجح هو الفسخ وعدم جواز الاستفادة من الكراء أما إذا لم يشترط علم المؤجر أن المستأجر سيستعمل العقار في الذكور أعلاه فإن الإقدام على الإيجار لا يجوز أيضًا كما عليه أكثر العلماء، لا فرق في ذلك بين أن يكون المستأجر مسلمًا أو كافرًا على الصحيح كان العقار في أرض الإسلام أو غيرها إلا إذا كان الشيء المستأجر وسيلة نقل لكتابي تنقله لأداء شعائر دينه فالمشهور عن مالك الكراهة في هذه المسألة.

أما الفسخ بعد إبرام العقد للعالم بمصيره فهو أمر مختلف فيه على قولين جيدين يصلحان للاعتماد لقوة مستندهما.

والذي اختاره عدم الفسخ من الكافر نظرًا للقول بعدم مخاطبته بالفروع والفسخ بين المسلمين لئلا يقر على حرام.

أما المال الذي يحصل عليه من الكراء في حالة عدم الفسخ ففيه قولان: قول بوجوب التصدق به وهو الصحيح ولو فرق بين من يحتاج الكراء وبين الغني الذي لا يحتاج له لكان وجهًا من النظر لأنهم أجازوا ثمن المبيع لفعل حرام إذا فاتت العين كالدار يبيعها لمن يبنيها كنيسة لاشتداد الضرر في التصدق بكل الثمن. أما من أجر وهو لا يعلم بما سيفعله المستأجر ثم أطلع عليه في أثناء مدة العقد فليس له الفسخ وله الانتفاع بالأجرة وهو كغيره من المسلمين فيما يجب من أمر بمعروف ونهي عن منكر.

والله سبحانه وتعالى ولي التوفيق وملهم الصواب.

# \* موقف المؤجر من تصرفات المستأجر غير الجائزة شرعًا\*

# المراجع حسب ورودها في البحث

- ١ ـ المهذب، تكملة المطيعي ـ يحيي بن شرف بن مري محي الدين أبو زكريا النووي.
  - ٧ \_ رد المحتار \_ محمد أمين الشهير بابن عابدين .
  - ٣\_ شرح الزرقاني ـ أبو عبدالله محمد بن عبدالباقي بن يوسف الزرقاني.
    - إ بدائع الصنائع علاء الدين أبي بكر بن مسعود الكاساني.
  - ٥ المغنى موفق الدين أبي محمد عبدالله بن أحمد بن محمد بن قدامة .
    - ٦\_ البيان والتحصيل محمد بن أحمد بن محمد بن رشد.
    - ٧\_ المصباح المنير ـ أحمد بن عمد بن علي المقري الفيومي.
    - ٨- المنهج المنتخب بشرح الشنقيطي . السياس المساح والمتحدد
      - ٩ إيضاح المسالك.
  - ١٠ ـ الجامع لأحكام القرآن ـ لأبي عبدالله محمد الأنصاري القرطبي.
- ١١ ـ حاشية البناني على الزرقاني ـ عبدالرحمن بن جاد الله البناني.
  - ١٢ \_ ميزان الأصول \_ محمد بن أحمد السمرقندي .
- ١٣ نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج شمس الدين محمد بن أبي العباس أحمد بن خمزة شهاب الدين الرمل.

والعقيدة والتاريخ والتفسير والوعظ والإرشاد، وهي كتب لا تخضع للتفكه العقلي، ولا النزعة الشخصية، وإنما تهدف بصدق إلى إصلاح ذات البين بأسلوب ودود، وحكمة بالغة، ودعوة بالتي هي أحسن، ومن بين هذه الكتب، اخترت مخطوطة مسألة السماع لابن رجب وهي تضم قضية واحدة هي الحكم الشرعي لمسالة الغناء وموقف العلماء من حِلّها وحُرمتها، وساحاول دراستها من خلال عرضها والتعليق عليها لنتبين الحكم الشرعي في هذه المسالة الهامة، واش ولي التوفيق، وهو الهادي إلى سبيل الرشاد.

نسبة المخطوطة لابن رجب(١): -

تنسب هذه المخطوطة إلى زين الدين وناصح المسلمين الفقيه الحجة عبدالرحمن بن رجب الحنبلي، وهي نسخة فريدة حسب علمي، ومقدار جهدي، مرجودة بدار الكتب المصرية تحت رقم ١٦١٨ ب، وهي تقع في عشرين صفحة بعشر ورقات، ومسطرتها ٢٥، وحجم الورق من القطع الصغير وافتتاحيتها تفيد انها ليست من إملاء الشيخ نفسه، ولكنها تشير إلى أن أحد تلاميذه هو الذي أملاها، فقد قال في بدء المخطوطة بعد البسملة، والحمدلة: [قال الشيخ الإمام العالم العلامة الحافظ رئين الدين أبوالفرج عبدالرحمن بن الشيخ شهاب الدين أبوالعباس احمد بن رجب الحنبلي تغمده أش برحمته، وأسكنه فسيح جنته بمنه وكرمه آمين].

فهذه الجملة لا تكون مقولة على لسان الشيخ ابن رجب ولا محكية عنه، وإنما هي من ادب ناسخ الرسالة، ولا يحتاج الأمر إلى كثير بيان لأن كاتبها ذكر بخطه عبارة تقول: [كتبه الفقير إلى الله تعالى حسين عباس].

ثانئًا: عرض المخطوطة:

هذه المخطوطة تعالج قضية السماع والغناء، إذ أن هذه المسألة في ذلك القرن الثامن الهجري أخذت نقاشًا طويلًا بين الفقهاء والمحدثين والصوفية فهي كما يقول الفقهاء عمت بها البلوى.

وقد عالج ابن رجب هذه القضية، فقسم السماع إلى قسمين:

• القسم الأول: يقع على وجه اللعب واللهو وإبلاغ النفوس حظوظها.

 <sup>(</sup>١) نسب هذه المخطوطة لابن رجب خير الدين الزركلي صاحب الأعلام الجزء الثالث ص ٢٩٥.. ضمن مؤلفاته العديدة التي ذكرها جملة في كتابه.

 القسم الثاني: يقع على وجه التقرب إلى الله عز وجل، وهذا القسم عالجه ابن رجب في ثنايا الموضوعات والمسائل ولم ينشىء له قسمًا خاصًا.

اما القسم الأول الذي يقع على وجه اللعب واللهو، فقد عالجه ابن رجب حسبما نقله إلينا ناسخ المخطوطة بأسلوب معقد لم نعرفه في منهجية ابن رجب الفقهية لأنه: \_

- أولاً: قدم ما حكى عنه العلماء.
- ثم قال: (المراد بالغناء المحرم ما كان من الشعر الرقيق.. إلخ).
- واستفاض بعد ذلك في نقل آراء العلماء من أهل الحديث مستدلاً بحديث عائشة عندما
   كانت ترى الحبشة يلعبون بالسلاح في المسجد.
- ثم قدم أدلة من القرآن الكريم على تحريم الغناء وهي قول أنه سبحانه وتعالى: ﴿وَمِنَ الناس من يشترى لهو الحديث﴾(١/ بالإضافة إلى آيات الاسراء وآيات النجم.
- وفي ثنايا عرض الآيات القرآنية كان بروى احاديث عن أبي أمامة وغيره تؤيد هذا النوع من تحريم الغناء، ونقل عن الصحابة (رضوان ألله عليهم) مثل أبن مسعود آراءهم في الغناء وأنه ينبت النفاق في القلب.
- كما استدل براي عمر بن الخطاب في رجل من اهل العراق اغمى عليه تلذذًا بقراءة القرآن الكريم فقال: (إن القرآن ليدخل في جوف احدهم، فما كان هذا صنيع اصحاب محمد، ﷺ،).
- وبعد أن ذكر آراء العلماء وشواهد من الحديث النبوي الشريف، ثم ذكر نصوص القرآن، وأحاديث من السنة رجع فقال: [واما السنة فقد ورد عنه، ﷺ،: وزينوا القرآن باصواتكم، مع أن ابن رجب تكلم في القسم الأول من الغناء الحرام، وساق الأدلة كلها حول هذا المرضوع، فلعل الناسخ اسقط بعضًا مما قاله ابن رجب.
- ثم يرجع ابن رجب بعد هذا وينقل آراء العلماء مثل أبي طالب المكي في كتابه قوت القلوب عن إنشاد الشعر.. الخ.. ويذكر أن النبي، ﷺ، كان يضع لحسان منبرًا في المسجد، ويستدل بحداء السفر للنبي، ﷺ، من أنجشة.
- ثم يتكلم أبن رجب بعد ذلك عن الدف وآلات الطرب، ويروي ما حدث من الجاريتين في
   بيت السيدة عائشة \_ رضي الله عنها \_ ثم يروي آراء العلماء في الدف على اختلاف
   العلماء في ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية (٦).

- ويعد هذا الجهد يقول ابن رجب: [ثم اعلم أن الغناء على ثلاثة أقسام].. فأي الغناء على شعد، إذ أنه إنما قسم أولاً السماع إلى غناء [يقع على وجه اللعب] وهذا هو الذي أطال في شرحه مستدلاً من القرآن والسنّة، ومن آراء العلماء، وقسم آخر [يقع على وجه التقرب إلى أش تعالى] وهذا هو الذي عنى به تزيين الصوت بالقرآن الكريم، وأش ـ عن وجل ـ أعلم، فمقولة أبن رجب بعد هذا [اعلم أن الغناء على ثلاثة أقسام] وهذا تقسيم للغناء لعله في محل استنباط مما سبق وليس تقسيمًا جديدًا.
- والاقسام الثلاثة التي يريدها ابن رجب هي: المحاصدة والمناس الدارات
- نغم ساذج بغير آلة، فالجمهور على إباحته من غير كراهة إذا أمنت الفتنة، ولم يذكر القسمين الأخرين، بل قال بعد ذلك: [ومن العلماء من قسم الغناء إلى مباح ومستحب] وجعل من المستحب الغناء في العرس.
- ثم تكلم ابن رجب عن آراء الصوفية، وبخاصة راي الجنيد، وإن السماع عندهم على
   ثلاثة أتسام وهو:
- ـ سماع العوام وهو حرام عليهم.
- ـ سماع الزهاد وهو مباح لهم. ويوريون بنائي والمعالم المدون المحاولة
- ـ سماع العارفين، وفي هذا ينقل رأي ابن حزم (من نوى السماع يورّح به عن القلب ليتقوى على طاعة الله سبحانه وتعالى فهو مطيع).
- ثم ذكر ابن رجب حشدًا من آراء العلماء في هذا الشأن.
- واخيرًا قال بعد كل الذي مضى: [ينكشف المعنى المراد من مقالة ابن مسعود رضي الله عنه]: (الفناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل).
- ثم تكلم بعد ذلك عن سماع الغناء بالأوتار وسائر المزامير، وذكر أن مذهب العلماء في ذلك هو التحريم، واستدل على ذلك بأحاديث وشواهد كثيرة من آراء الفقهاء وتذوق الصوفية.
- ثم قال: والحاصل أن الغناء ينقسم إلى ثلاثة اقسام: \_
  - \_ منه ما هو الحرام: وهو الأكثر لاسيما بين الشبان والعوام.
  - ومنه ما هو المباح: وهو لمن لاحظ له إلا ليتلذذ بمجرد الصوت الحسن.
    - \_ ومنه ما هو المندوب لمن غلب حب الله \_ عز وجل \_ عليه.
  - واستطرد بعد ذلك ابن رجب في ذكر أذواق خاصة للصوفية تتعلق بهذا الموضوع.
    - واردف بعد ذلك بآراء بعض الفقهاء والمحدثين التي تحرم الغناء.

وفي نهاية المطاف.. بعد هذا الحشد من الأراء، لخص ابن رجب رأيه في هذه العبارة:
 إوحاصل الكلام المنقول عن المشايخ الكرام، والعلماء الأعلام في السماع أنه أباحه من
 لا ينبغي لنا الاعتراض عليه، وأنكره من نرجع في الفتوى الشرعية إليه].. وكأن ابن
 رجب هنا ليس له رأى خاص في المرضوع.

ذلك هو عرض وسيط لفكرة المخطوطة عن ابن رجب، وهي في رأيي لا ترقى إلى كتاب القواعد من حيث المنهج والترتيب والتنظيم وإرادة التسلسل في وضع القواعد، كما لا ترقى إلى كتاب الاستخراج الذي يصور المنهجية الحنبلية في استنباط الأحكام الشرعية على قاعدة الأصول المعروفة في الفقه الحنبلي، ولعل العذر في هذا لا يرجع إلى ابن رجب – رحمه الشح وإنما يرجع إلى ناسخ المخطوطة بإسقاطه بعضًا مما قاله ابن رجب سهوًا وخطاء غفر الله له وأثابه على جهده خيرًا، واله عز رجل اعلم.

ثالثًا: عملى في المخطوطة: \_

اقتصر العمل في هذه المخطوطة على دراستها وعرضها والتعليق عليها بتعليقات في الهامش، قدر الوسع والطاقة حسب توفر المراجع، وكنت آمل أن أقيم بتحقيقها ولكن للاسف لم أجد إلا نسخة واحدة هي التي بين يدي، كما أن من سبقني من الباحثين في اللاسف لم أجد إلا نسخة واحدة هي التي بين يدي، كما أن من سبقني من الباحثين في اتار وكنوز ابن رجب العلمية، لم يذكر أن هناك نسخًا أخرى من المخطوطة في أي مكان، هدفي إبراز جهود ابن رجب العلمية، وإظهار هذه المخطوطة إلى حيز الوجود، فقد يجد لها الباحثون نسخًا أخرى في مكتبات العالم فيقومون بتحقيقها، وأود أن أشير إلى أن ما أضفته إلى الأصل جاء بين قوسين هكذا [ ] وهو غالبًا الصلاة على الرسول، ﷺ، وبعض الكلمات التي يقتضيها المقام واسقطت من الناسخ، كما أود أن أشير إلى أن بإلاصل نقضًا ورد بعد الكلام على حكم سماع الزمارة، وأنه مكروه غير محرم، وقد نبهت عليه في موضعه، ويبلغ هذا النقص نحو ورقة، وأش عز وجل ولي التوفيق، وهو الهادي إلى سواء السبيل.

رابعًا: نــص المخطوطـــة: ــ

# بسم اش الرحمن الرحيم الحمد شرب العالمين، رب يسر يا كريم

قال الشيخ الإمام العالم العلامة الحافظ زين الدين أبوالفرج عبدالرحمن بن الشيخ شهاب الدين أبي العباس أحمد بن رجب الحنباي، تغمده الله برحمته(١)، وأسكنه فسيح حنته، منه وكرمه آمين:

سئلت(۱) عن السماع المُدند(۱)، وما يتضمنه من سماع الغنا وآلات اللهو، وهل هو محظور أم لا، وهل ورد في حظره دليل صريح أم لا، وعن سماعه من المرأة الأجنبية، وعن مخلود أم لا، وهل ورد في حظره دليل صريح أم لا، وعن سماعه من المرأة الأجنبية، وعن من يفعله قربة وديانة، فأجبت وأش الموفق: هذه المسائل قد انتشر فيها من الناس المقال، وكثر القيل فيها والقال، وصنف الناس فيها تصانيف مفرده(۱) وذكرت في أثناء التصانيف ضمنًا، وتكلم فيها أنواع الطوائف من الفقهاء وأهل الحديث والصوفية، ثم منهم من يميل إلى المنع والشدة، واستيفاء الكلام في ذلك يستدعي طويلاً وكثر سنشير إن شاء اش تعالى بعونه وتوفيقه إلى نكت (١) مختصرة وجيزة ضابطة

- (١) هذه العبارة تغيد أن هذه المخطوطة نقلت عن أبن رجب بعد وفاته لأن العادة جرت في النقل عن العلماء إذا كتب عنهم بعد الوفاة أن يقال: تغدده ألله برجمته، واسكنه فسيح جنته، كما أن الافتتاحية تدل على أنها ليست من كلام أبن رجب ولا من إملائه، وإنما هي افتتاحية للناسخ.
  - (٢) سُئلت: هذا كلام ابن رجب المنقول عنه.
- (٣) الْخُذَث: يقصد بها ابن رجب من محدثات الامور التي لم تكن في عهد السلف الصالح، وتلك إشارة
   من ابن رجب إلى أن السماع قسمان:
- سعاع كان في عهد السلف الصالح وهو ما ترويه الاحاديث النبوية الصحيحة مثل (الضرب بالدفوف).
  - والسماع المُحدَث: وهو موضوع هذه الرسالة لابن رجب.
- (٤) من ضمن ما صنف في هذا الموضوع سابقًا على ابن رجب ما كتبه الإمام الغزالي في كتابه إحياء علوم الدين، والعلامة ابن تبعية وتلميذه ابن القيم - رحمهما الله ـ وابن قدامة.
- (٥) نكت: يقال نكت الأرض نكتا، أثر فيها بعود أو نحوه، وانتكت قلان سقط على راسه، والنكتة: هي الأثر الحاصل من نكت الأرض وهي العلامة الخفية، وهي الفكرة اللطيفة المؤثرة في النفس، وهي المسألة العلمية الدقيقة يتوصل إليها بدقة وإنعام فكر، والمراد منها هنا المعنى الأخير، وقد ينضم إليها للعنى الثاني وهي الفكرة اللطيفة المؤثرة في النفس، راجع المعجم الوسيط، مادة نكت النهر الثالث، حرف النون.

لكثير من مقاصد هذه المسائل، ونسأل الله تعالى أن يلهمنا رشدنا، وأن يعيذنا من شر انفسنا، وأن يجعل قصدنا بذلك بيان الحق الذي بعث به رسوله، ﷺ، وأن يزيد المهتدي منا ومن إخواننا المسلمين هدى، وأن يراجع بالمشي إلى الحق الذي يرتضيه في خير وعافية بمنه ورحمته آمين، فنقول:

سماع الغناء وآلات الملاهي على قسمين:

- فإنه تارة يقع ذلك على وجه اللعب واللهو وإبلاغ النفوس حظوظها من الشهوات
   واللذات.
- وتارة يقع على وجه التقرب إلى اشعز وجل باستجلاب صلاح القلوب وإزالة قوتها
   وتحصيل رقتها.

## القسم الأول:

## أن يقع على وجه اللعب واللهو: -

فاكثر العلماء على تحريم ذلك، اعني سماع الغناء، وسماع آلات الملامني كلها، وكل منها محرم بانفراده، وقد حكى أبوبكر الآجري<sup>(۱)</sup> وغيره أجماع العلماء على ذلك، والمراد بالغناء المحرم ما كان من الشعر الرقيق الذي فيه تشبيب بالنساء ونحوه مما توصف فيه محاسن من تهيج الطباع بسماع وصف محاسنه، فهذا هو الغناء المنهي عنه، وبذلك فسره الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه (۱) وغيرهما من الأئمة، فهذا الشعر:

إذا لحن وأخرج تلحينه على وجه يزعج القلوب(٢) ويخرجها عن الاعتدال ويحرك الهوى
 الكامن المجبول في طباع البشر فهو الغناء المنهى عنه.

فإن أنشد هذا الشعر على غير وجه التلحين:

- فإن كان محرِّكًا للهوى بنفسه فهو محرم أيضًا لتحريكه الهوى وإن لم يسمُّ غناء.
- (١) محمد بن الحسين بن عبدالله أبوبكر الآجري، سنة ستين وثلاثمائة، كان ثقة صديقًا دينًا وله تصانيف كثيرة، حدث ببغداد قبل ثلاثين وثلاثمائة ثم انتقل إلى مكة فكان بها حتى توفى، راجع تاريخ بغداد ٢٤٣/٢، الناثم دار الكتاب العربي.
- (٢) هو إسحاق بن إبراهيم بن مخلد الحنظل، وراهريه لقب أبيه، ولد بين سنتي ١٦١، ١٦٦ هـ وتو ق فيما بين سنتي ٢٣٠، ٢٣٨، كان من كبار المحدثين، ومن جلة اصحاب الإمام احمد، راجع وقيات الاعيان ١/ ٨٠.
- (٣) ال في القلوب للعهد الذهني لانه يستحضر قلوب المؤمنين الذين يريد إصلاحهم بهذه الرسالة،
   إذ غير المؤمنين لا ينزعج قلبه من الغناء.

• فأما ما لم يكن فيه شيء من ذلك فإنه ليس بمحرم وإن سمي غناء.

وعلى هذا حمل الإمام أحمد حديث(۱) عائشة - رضي الله عنها - في الرخصة في غناء نساء الانتصار وقال هو غناء الركبان: اتيناكم اتيناكم.. يشير إلى أنه ليس فيه ما يهييج الطباع إلى الهوى، ويشهد لذلك حديث عائشة أن الجاريتين اللتين كانتا عندما تغنيان بما تقاومت به الانتصار - رضي الله عنهم - يوم بغاث(۱)، وعلى مثله يحمل كل حديث ورد في الرخصة في الغناء كحديث الحبشية التي نذرت أن تضرب بالدف في مقدم النبي، ﷺ، وما أشبه من الاحاديث، ويدل عليه أيضًا ما في صحيح البخاري عن الربيع بنت معوذ(۱) قالت: دخل عليً رسول الله، ﷺ، غداة بنى بي، فجلس على فراشي وجويريات لنا بضربن بدف ويندبن من قتل من آبائي يوم بدر إلى أن قالت جارية منهن: وفينا نبي يعلم ما في غد، فقال لها: «أمسكى عن هذه وقولي التي كنت تقولين قبلها».

وفي مسند الإمام أحمد وسنن ابن ماجه (١) أن النبي، ﷺ، قال لعائشة: وأهديتم الجارية إلى بيتها، قالت: نعم، قال: فهلا بعثتم معها من يغنيهم يقول: أتيناكم أتيناكم

<sup>(</sup>١) ذكره البضاري في باب النسوة اللائي يهدين المرأة إلى زوجها ودعائهن بالبركة ولفظه: «حدثنا الفضل بن يعقوب، حدثنا محمد بن سابق، حدثنا إسرائيل عن هشام بن عووة عن أبيه عن عائشة انها زفت امرأة إلى رجل من الانصار، فقال نبي اش، 義، : «يا عائشة ما كان معكن لهو فإن الانصار يعجبهم اللهو، قال ابن حجر في شرح هذا الحديث: قوله ما كان معكن لهو - في رواية شريك: فهل بعثتم معها جارية تضرب بالدف وتغنى؟ قلت: تقول ماذا؟ قال: تقول:

أتيناكم أتيناكم، فحيانا وحياكم، ولولا الحنطة السمرا ما سمنت عذاريكم، راجع فتح الباري لابن حجر العسقلاني ٢٧١/١٩، تحقيق طه عبدالرؤوف سعد وآخرون.

<sup>(</sup>٢) يوم بغاث: حرب كانت للأنصار، وبغاث اسم حصن للأوس.

<sup>(</sup>٣) الربيع بنت معون بن عقبة بن حزام بن جندب الانصارة النجارية من بني عدي، كانت من المبايعات بيعة الشجرة، وقال ابن سعد: أمها أم يزيد بنت قيس بن زعوراء، روت عن النبي، 業، .. راجع الترجمة في الإصابة في تعييز الصحابة لابن حجر العسقلاني ٢٠٠/٤ ـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) رواية الحديث في كتاب النكاح حديث رقم ١٩٠٠، حدثنا إسحاق بن منصور انبانا جعفر بن عرن، انبانا الأجلح عن أبي الزبير عن أبن عباس قال: انكحت عائشة ذات قرابة لها من الانصار فجاء رسـول أله ﷺ، فقال: «أهديتم الفتاة» قالوا: نعم، قال: «أرسلتم معها من يغني، قالت: لا، فقال رسول ألف، 漢: «إن الانصار قوم فيهم غزل، فلو بعثتم معها من يقول: اتيناكم اتيناكم. فحيانا وحياكم». انتهى، إسناد الحديث مختلف فيه لأن الأجلح، وأبا الزبير يقال: إنه لم يسمع من أبن عباس، وأثبت أبوحاتم أنه رأى ابن عباس، راجع سنن أبن ماجه.

فحيونا نحييكم، فإن الأنصار قوم فيهم غزل «.. وعلى مثل ذلك أيضًا حمل طوائف من العلماء قول من رخص في الغناء من الفقهاء من أصحابنا وغيهم وقالوا: إنما أرادوا الأشعار التي لا تتضمن مايهيج الطباع إلى الهوى، وقريب من ذلك الحداء، وليس في شيء من ذلك مايحرك النفوس إلى شهواتها المحرمة.

وبذكر بعض ماورد في الكتاب والسنَّة والآثار من تحريم الغنا وآلات اللهو:

فأما تحريم الغنا: فقد استنبط من القرآن من آيات متعددة، فمن ذلك قوله عز وجل:
 ﴿ومن الناس من يشتري لهو الحديث﴾ (١) الآية، قال ابن مسعود: \_ رضي الله عنه \_ و والله الغنا، وقال ابن عباس: هو الغنا وأشباهه، وفسره بالغنا أيضًا خلق من التابعين منهم مجاهد وعكرمة والحسن وسعيد بن جبير وقتادة والنخعى وغيرهم (١)، وقال عجاهد في قوله تعالى: ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك﴾ (١)، قال: الغناء والمنامير..

وقال ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في قوله تعالى: ﴿وانتم سامدون﴾ (4) قال: هو الغنا بالحُمرُيه (4)، وقال بعض التابعين في قوله تعالى: ﴿وإذا مروا باللغو مروا كرامًا﴾ قال: إنّ اللغو هو الغنا(7).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية (٦).

<sup>(</sup>٢) راجع تفسير القرآن الكريم لابن كثير ٣/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء آية (١٤)، وهذا الراي الذي نسبه شيفنا ابن رجب لمجاهد مذكور في تفسير ابن كشير، قال مجاهد: باللهو والغناء، اي استخفهم بذلك، راجع ٢٩/٣، وليس مذكوراً في التفسير المنسوب إلى مجاهد الذي طبعته دولة قطر، راجع ص ٢٦٦ من تفسير مجاهد، تحقيق عبدالرحمن الطاهر السوراي، إسلام آباد ـ باكستان، طبع على نفقة صاحب السمو الشيخ خليفة بن حمد آل ثاني أمير دولة قطر.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم آية (٦١).

<sup>(</sup>٥) عبارة ابن كثير عن ابن عباس كما يلي: قال سفيان الثوري عن ابيه عن ابن عباس قال: الغناء هي يمانية، اسمد لنا: غننا، وكذا قال عكرمة، راجع ٢٢٦٠/٤، فمقابة ابن رجب حميرة تفسير لما ذكره ابن كثير لكلمة يمانية لان حمير تسكن في اليمن.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان آية (٧٢).

 <sup>(</sup>٧) قال ابن أبي حاتم: حدثنا أبوسعيد الاشع، حدثنا أبوالحسن العجلي عن محمد بن مسلم، أخبرني إبراهيم بن ميسرة أن أبن مسعود مر بلهو فلم يقف، فقال رسول أش، 總: «لقد أصبح أبن مسعود وأمسى كريمًا» راجع تفسير أبن كثير ٢٢٩/٣.

وعن أبي أمامة عن النبي، ﷺ، قال: «لا تبيعوا القينات ولا تشتروهن، ولا تعلموهن، ولا خير في تجارة فيهن، وثمنهن حرام، (أ) في مثل هذا انزلت هذه الآية: ﴿وَهِمْ الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم﴾ (أ) خرجه الإمام احمد والترمذي من رواية عبيدالله بن زحر عن علي بن يزيد (") عن القاسم عن أبي أمامة، وقال: قد تكلم بعض أهل العلم في علي بن يزيد وضعفه وهو شامي، وذكر في كتاب العلل أنه سأل البخاري عن هذا الحديث فقال: علي بن يزيد ذاهب الحديث، ووثق عبيدالله بن زحر والقاسم بن عبدالرحمن وخرجه محمد بن يحيى الهمداني الحافظ الفقيه الشافعي في صحيحه.

وقال عبيدات بن زحر: قال أبوزرعة: لا بأس به، صدوق، قلت: على بن يزيد لم يتفقوا على ضعفه بل قال فيه أبوسهر وهو من بلده، وهو أعلم بأهل بلده من غيرهم، قال فيه: ما أعلم فيه إلا خيرًا، وقال أبن عدي: هو في نفسه صالح إلا أن يروي ضعيف فيؤتى من قبل ذلك الضعيف، وهذا الحديث قد رواه عنه غير واحد من الثقات.

وقد خرج الإمام أحمد من رواية فرج بن فضالة عن على بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة(١) عن النبي، ﷺ، قال: وإن الله بعثني رحمة وهدى للعالمين، وأمرني أن أمحق

<sup>(</sup>١) في مسند الإمام احمد الجزء الخامس ص ٢٦٤، طبعة المكتب الإسلامي نفس الرواية التي ذكرها ابن رجب بخلاف لفظ واحد هو: «المغنيات، فلعل فيه خطأ مطبعيًا، كذلك راجع الدر المنثور في التفسير بالماثور للسيوطي ١٥٩/٥ وما بعدها، للناشر محمد أمين دمج/ بيروت.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان آية (٦).

<sup>(</sup>٣) هو علي بن يزيد الالهاني الشامي روى عن القاسم ابي عبدالرحمن ومكحول، روى عنه يحيى الذماري وعثمان بن ابي العاتكة وعبيدات بن زحر ويكنى ابا عبدالمك، راجع ميزان الاعتدال ١٦١/٢ رقم ١٩٦٦، وأما درجته في الرواية فقال فيها البخاري: منكر الحديث، وقال عنه النسائي ليس بثقة، وقال أبوزرعة ليس بقوي، وقال الدارقطني متروك، ومعنى هذا أن ابن رجب بستشهد بروايته جريًا على ما هو معروف عند الحنابلة من الأخذ بالحديث الضعيف، أو لعل له طريقًا آخر قواء عند ابن رجب لأن الحديث فيه أبوامامة ، وأبوامامة له مسند عند الإمام أحمد بن حنبل.

<sup>(3)</sup> هو الصدى بن عجلان بن عمرو بن وهب الباهلي ابوامامة، روى عن النبي، ،، وعن عمر وعثمان وغيرهم، قال ابن سعد سكن الشام، وإخرج الطبراني ما يدل على أنه شهد أحدًا لكن بسند ضعيف، مات عنه النبي, 義، وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة، راجع ترجمته في الإصابة في تعييز الصحابة لابن حجر العسقلاني ١٨٢/٢.

المناسير والبرابط(١) والمعازف والاوثان». وذكر بقية الحديث، وني آخره: •ولا يحل بيعهن ولا شراؤهن وتعليمهن وتجارة فيهن وثمنهن حرام،(١) يعني للضاربات، وفرج بن فضاله مختلف فيه أيضًا، ووثقه الإمام أحمد وغيره.

وخرج الإسماعيلي وغيره من حديث عمر بن الخطاب \_ رضي اشعنه \_ عن النبي ، ﷺ ، قال ، فقرن المغنية حرام وغناؤها حرام ، وإسناده كلهم ثقات متفق عليهم سوى يزيد بن عبدالملك النوفيلي فإنه مختلف في امره، وخرج حديثه هذا محمد بن يحيى الهمداني في صحيحه وقال : في النفس من يزيد بن عبدالملك [شيء] ("اسم أن ابن معين قال : ما كان به باس ، وبرب الهمداني هذا في صحيحه على تحريم بيم المغنيات وشرائهن وهو من اصحاب ابن خزيمة ، وكان عالمًا بانواع العليم ، وهو اول من اظهر مذهب الشافعي بهمدان ، واجتهد في ذلك بماله ونفسه ، وكانت وفاته سنة سبع وأربعين وثلاثمائة \_ رحمه الشافعالى \_.

وخرج في باب تحريم ثمن الغنية من رواية ابي نعيم الحلبي، حدثنا ابن المبارك عن مالك عن ابن المنكدر عن انس عن النبي، ﷺ، قال «من قعد إلى قينة يسمع منها صب في اذنيه الآنك(1) يوم القيامة». وقال ابونعيم الحلبي اسمه عبيد بن هشام، قلت: قد وثقه أبود اود، وقال: إنه تغير بآخره، وقد انكر عليه احاديث تفرد بها منها هذا الحديث، وفي النهي عن بيع المغنيات احاديث تفرد بها آخر عن علي وعائشة \_رضي الله عنها \_ وغيرهما، وفي اسانيدهما مقال.

<sup>(</sup>١) البرابط: الطبل، العود.

<sup>(</sup>٣) نص الحديث كما رواه احمد في مسند ابي امامة قال: حدثنا عبدال حدثني ابي، حدثنا الهاشم بن القاسم، حدثنا الغرج، حدثنا عبد الناسم ابي عبدالرحمن عن ابي امامة قال: قال رسول الله : 義: وإن الله بعثني رحمة للعالمين، وهدى للعالمين، وامرني ربي عز وجل بمحق المعازف والمزامير والاوثان والصلب وأمر الجاهلية، وحلف ربي عز وجل بعزته ما يشرب عبد من عبيده جرعة من خمر إلا سقيته من الصديد مثلها يوم القيامة مغفورًا له او معذبًا، ولا يسقيها صبيًا صغيرًا ضعيفًا مسلمًا إلا سقيته من الصديد مثلها يوم القيامة مغفورًا له او معذبًا، ولا يستويها من عبيده عرب مستويها من مخافتي إلا سقيته من حياض القدس يوم القيامة، ولا يحل بيعهن ولا شراؤهن ولا تعليمهن و لاتجارة فيهن وثمنهن حرام، يعني الضاربات، راجع مسئد الإمام احد ( ٢٦٨/ ، وايضًا تفسير الخازن المسمى بلباب التأويل في معاني التنزيل ٢٩٨٣.

إضافة من الباحثة وليس في المخطوطة، وهي ساقطة من الناسخ لأن العبارة تقتضيها.

<sup>(</sup>٤) الأنك: الأشرُبُ وهو الرصاص.

وروى عامر بن سعد البجلي قال: «دخلت على قرظة بن كعب وابي مسعود الانصاري في عرس، فإذا جواري يتغنين فقلت: انتم اصحاب محمد واهل بدر ويفعل هذا عندكم، قال: اجلس إن شئت واسمع، وإن شئت فاذهب، فإنه قد رخص لنا في اللهو عند العرس، خرجه الحاكم والنسائي وقال صحيح على شرطهما، والرخصة في اللهو عند العرس تدل على النهي عنه في غير العرس، ويدل عليه قول النبي، ﷺ، في حديث عائشة المتفق عليه في الصحيحين: «لما دخل عليها وعندها جاريتان تغنيان وتدفقان فانتهرهما ابوبكر الصحيق وضي الله عنه - وقال: مزمور الشيطان عند رسول الله، ﷺ، فقال رسول الله، ﷺ، فقال رسول الله، ﷺ، فقال رسول وقد في يوم عيد، فدل على انه بياح في ايام السرور كايام العيد وأيام الافراح كالأعراس وقدوم الغياب ما لا يباح في غيرها من اللهو، وإنما كانت دفوفهم نحو الغرابيل وغناهم بإنشاد اشعار الجاهلية في ايام حروبهم وما اشبه ذلك، فمن قاس على ذلك سماع اشعار الغزل مع الدفوف المصلصلة فقد اخطأ غاية الخطأ وقاس مع ظهور الفرق بين الفرع

وقال ابن مسعود ـ رضي اشعنه: «الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل، وقد روي عنه مرفوعًا، خرجه أبوداود في بعض نسخ السنن، وخرجه أبن أبي الدنيا والبيهقى(١) وغيرهما، ففي إسناد المرفوع من لا يعرف، والموقوف(١) أشبه.

وأما تحريم آلات الملاهي فقد تقدم عن مجاهد أنه أدخلها في صوت الشيطان المذكرر في قوله ـ عز وجل ـ: ﴿واستفرَز من استطعت منهم بصوتك﴾(١) وتقدم أيضًا حديث أبى أمامة في ذلك.

وقال البخاري في صحيحه: «وقال هشام بن عمار، حدثنا مصدق بن خالد، حدثنا عبدالرحمن بن يزيد بن جابر، حدثنا عطية بن قيس، حدثني عبدالرحمن بن قاسم

- (١) هو أبوبكر بن الحسين بن على بن عبدالله بن موسى البيهةي ولد سنة ٣٨٤ هـ، من ائمة الحديث، نشأ في بيهق، ورحل إلى بغداد ثم إلى الكوفة ومكة وغيرهما، وطلب إلى نيسايور فلم يزل بها إلى ان مات، ونقل جثمانه إلى بلده، له كتب كثيرة في نصرة مذهب الشافعي، توفى سنة ٤٥٨ هـ، راجع موسوعة الفقه الإسلامي ٢٠/١٥. ط المجلس الاعلى للشئون الإسلامية.
- (٢) الحديث الموقوف: ما روي عن الصحابي من قول أو فعل أو تقرير، كان يقول الراوي: قال عمر بن الخطاب كذا، أو فعل علي بن أبي طائب كذا، راجع علوم الحديث ومصطلحه د. صبحي الصالح ص ٢٠٨.
  - (٣) سورة الإسراء آية (٦٤).

الاشعري، حدثني ابوعمار ال ابرمالك الاشعري: «والله ما كذبني سمع النبي، ﷺ، يقول: ليكونن في امتي اقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعارف، ولينزلن اقوام إلى جنب علم تروح عليهم بسارحة لهم، ياتيهم الفقير لحاجة فيقول ارجع الينا عدًا، فيبيتهم الله، ويضعع العلم، ويمسعغ آخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة، (() مكذا ذكره البخاري في كتابه بصيغة التعليق المجزوم به والاقرب انه مسند فإن هشام بن عمار أحد شيوخ البخاري، وقد قيل إن البخاري إذا قال في صحيحه قال: فلان ولم يصرح بروايته عنه وكان قد سمع منه، فإنه يكون قد اخذه عنه عُرضاً (()) أو مذاكرة وهذا كله لا يخرجه عن أن يكون مسندًا. وإلله اعلم.

وخرجه البخاري والبيهقي من طريق الحسن بن سفيان، حدثنا هشام بن عمار فذكره، فالحديث صحيح محفوظ عن هشام بن عمار، وخرج ابوداو، هذا الحديث مختصرًا بإسناد متصل عن أبي عبدالرحمن بن جابر بهذا الإسناد فقال: حدثنا عبدالوهاب بن نجدة، حدثنا بشربن بكر عن عبدالرحمن بن يزيد بن جابر، حدثنا عطية بن قيس فذكره، وقال: يستحلون الخز كذا عنده: الخز بالخاء والزاء المجمئين، وفي باب لباس الخز خرَّجَهُ.

والمعروف في رواية البخاري الحر بالحاء والراء المهلتين ومعناه الفرج، وقد رواه معاوية بن صالح عن حاتم بن حريث عن مالك بن أبي مريم عن عبدالرحمن بن غنم عن أبي مالك الأشعري عن النبي، ﷺ، قال: «ليشربن ناس من أمتي الخمر يسمونها بغير أسمها يعزف على رؤوسهم بالمعازف والمغنيات يخسف ألله بهم الأرض، ويجعل منهم القردة والخنازين، أثرجه أبن ماجه وابن حبان في صحيحه وعنده (والقينات)

<sup>(</sup>١) ولفظه في البخاري: ووالله ما كذبني سمع النبي، ﷺ، يقول: ليكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف، ولينزلن أقوام إلى جنب علم يروح عليهم بسارحة لهم يأتيهم (يعني الفقير) لحاجة فيقولون: ارجع إلينا غدًا، فيبيتهم الله، ويضع العلم، ويمسخ آخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة، رواه البخاري في كتاب الاشربة من فتح الباري ١٥٦/٢١.

<sup>(</sup>٢) الحديث وهو مروي في سنن ابن ماجة برقم ٢٣٨٤ ولفظه: حدثنا العباس بن الوليد الدمشقي، حدثنا عبدالسلام بن عبدالقدوس، حدثنا ثور بن يزيد عن خالد بن معدان عن أبي أمامة الباهلي قال: قال رسول ألله، 養، : ولا تذهب الليالي والايام حتى تشرب فيها طائفة من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها، قال في تهذيب التهذيب حديث ضعيف، وفي رواية ثانية برقم ٢٣٨٥ عن عبادة بن الصامت قال: قال رسول ألله، 養: ويشرب ناس من أمتي الخمر باسم يسمونها إياه، راجع سنن ابن ماجه ج٢ كتاب الاشربة، تحقيق المرحوم الاستاذ محمد فؤاد عبدالباتي.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه..

وخرج أبود اول الحديث ولم يتمه.

وروى فرقد السبخي(١٠، حدثنا عاصم بن عصرو البجلي(١) عن أبي أصاصة عن النبي، ﷺ، قال: «تبيت طائفة من أمتي على أكل ولهو وشرب ثم يصبحون قردة وخنائيس، ﷺ، قال: «تبيت طائفة من أمتي على أكل ولهو وشرب ثم يصبحون قردة وخنائيس، وتبعث على حي من أحيائهم ربح فتنسفهم كما تنسف من كان قبلهم بالدفوف واتخاذهم القينات، ١٠ خرجه الإمام أحمد والحاكم وقال صحيح على شرط مسلم، كذا قال، وفرقد لم يخرج له مسلم، وقد وثقه أبن معين وغيره، وكان رجلاً صالحًا، لكن كان مشتغلاً عن الحديث بالعبادة، ففي حفظه شيء، فحديث يصلح للاستشهاد والاعتضاد، وخرج الترمذي في المعنى أيضًا من حديث على بن أبي طالب وأبي مريرة عن النبي، ﷺ، وقال: «في كل واحد من الثلاثة غريب». (١٠)

وقد روي في هذا المعنى أحاديث متعددة عن النبي، ﷺ، من رواية ابن مسعود وسلمان وعبادة بن الصامت وأنس وأبى سعيد وابن عمر وسهل بن سعد وعبدالله بن بشر

<sup>(</sup>١) هو ابو يعقوب نرقد السبخي احد زهاد البصرة، قيل هو من سبخة الكوفة، روى عن سعيد بن جبح، راجع ترجمته في ميزان الاعتدال في نقد الرجال لابي عبدالله الذهبي ٣٤٥/٣ ط دار المعرفة/ بيريت.

 <sup>(</sup>٢) هو عاصم بن عمرو البجلي روي عن ابي امامة الذي اخذ منه فرقد السبخي، قال فيه الذهبي: لا
 بأس به إن شاء الله، راجع ترجمته في ميزان الاعتدال ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث رواه الإمام احمد في سند ابي اهامة من رواية فرقد عن عاصم بن عمرو البجلي عن ابي امامة، وعن طريق قتادة عن سعيد بن المسيب، وعن طريق إبراهيم النخعي ولفظه: حدثنا عبدالله، حدثني أبي، حدثنا سيار بن حاتم، حدثنا جعفر قال: اثبت فرقد يوماً فوجدته خالياً فقلت: يا ابن ام فرقد لاسائلك اليوم عن هذا الحديث، فقلت: اخبرني عن قولك في الخسف والقذف اشيء تقوله انت او تأثره عن رسول الله، ﷺ، قال: لا، بل آثره عن رسول الله، ﷺ، قلت: ومن حدثك، قال: حدثني عاصم بن عمرو البجلي عن امامة عن النبي، »، الغ.. وحدثني تقادة عن سعيد بن المسيب. إلخ.. وحدثني به إبراهيم النخعي ان رسول الله، ﷺ، قال: الحديث.. راجع مسئد الإمام احد ٥/٩٠٣.. وإبراهيم النخعي هو إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الاسود ابوعمران النخعي الكرفي الإمام المشهور الصالح العابد الزاهد ولد سنة ٤٩ هـ ومات سنة ٩٥ هـ راجع مفتاح دار السعادة ٢/٢/٢، وشذرات الذهب لابن العماد ١١١/١١.

<sup>(</sup>٤) الحديث الغريب هو: الحديث الذي ينقرد بروايته شخص واحد في اي موضع وقع التقرد به من السند راجع علوم الحديث ومصطلحه د. صبحي الصالح ص ٢٢٧. ط ١١ دار العلم للملايين ـ بيروت.

وعائشة وغيرهم - رضي الله عنهم - ولا تخلوا اسانيدهما من مقال، لكن تقوى بانضمام بعضها إلى بعض، ويعضد بعضها بعضًا، وقد ذكر البيهقي أنها شواهد(١) لحديث أبي مالك الأشعرى البدأ ذكره.

وخرج الإمام أحمد وابوداود أيضًا من حديث ابن عباس أن النبي، ﷺ، قال لوفد عبدالقيس: «إن أشحرم علي أو حرم الخمر والميسر والكوبة»(١)، قال: والكوبة الطبل، كذا فسره بعض رواة الحديث.

وخرج أحمد وأبوداود أيضًا من حديث عبدالله بن عمرو أن النبي، 義، نهى عن الخمر والميسر والكوبة، قال الإمام أحمد: أكره الطبل وهو الكوبة نهى عنه رسول الله، 激،

وروى ليث عن مجاهد قال: كنت مع ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ فسمع صوب طبل فادخل أصبعيه في أذنيه ثم تنحى، فعل ذلك ثلاث مرات ثم قال: «هكذا فعل رسول الله»، ﷺ، خرجه ابن ماجه، وروى ابن أبي ليل (") عن عطاء عن جابر عن النبي ، ﷺ، قال: «نهيت عن صوبتين فاجرين: صوب عند مصيبة خمش وجوه رشق جيوب، وصوب عند نغمة ولهو ولعب ومزامير الشيطان» (") خرجه وكيم بن الجراح (") في كتابه عن ابن أبي ليلي

 <sup>(</sup>١) الشاهد: هو الحديث الذي يروى بمعنى الحديث الأول، أما التابع فهو الحديث الذي يروى بلفظ الحديث الأول بإصلاح لفظه غالبًا.

<sup>(</sup>٢) ولفظه عند الإمام أحمد في مسند ابن عباس: حدثنا عبدالله، حدثني أبي، حدثنا أبواحمد، حدثنا المواحمد، حدثنا سفيان عن علي بن بذيعة، حدثني قيس بن حبتر قال: سالت ابن عباس عن الجر الابيض والجر الاخضر والجر الاحمر فقال: إن أول من سأل النبي، ﷺ; وقد عبدالقيس فقالوا: إنا نصيب من الثقل فأي الاسقية قال: «لا تشربوا في الدباء والمزفت والنقير والحنتم، اشربوا في الاسقية» ثم قال: «إن ألله حرم عليٌ أل حرم الخمر والميسر والكربة وكل مسكر حرام، قال سفيان: قلت لعلي بن بذيعة: ما الكربة؟ قال: الطبل.. راجع مسند الإمام أحمد ١/٢٧٤.

 <sup>(</sup>٦) هو محمد بن عبدالرحمن بن ابي ليل القاضي ابو ابن ابي ليل، ثقة وكذلك ابن عمه عبدالله بن
 عيسى بن عبدالرحمن بن ابي ليل يعرف بالقرائن، راجع ميزان الاعتدال للذهبي ١٩٩٦/٤٠.

<sup>(3)</sup> اخرجه الترمذي في جامعه بلفظ: حدثنا على بن خشرم اخبرنا عيسى بن بونس عن ابن أبي ليل عن عطاء عن جابر بن عبدالله قال: أخذ النبي، 義، بيد عبدالرحمن بن عوف فانطلق به إلى ابنه إبراهيم فوجده يجود بنفسه فأخذه النبي، 義، فوضعه في حجره فبكى، فقال له عبدالرحمن: واتبكي، أو لم تكن نهيت عن البكاء؟ قال: لا.. ولكن نهيت عن صوتين احمقين فأجرين: صوت عند مصيبة خمش وجوه، وشق جيوب، ورنة الشيطان، وفي الحديث كلام اكثر من هذا.. راجع تحفة =

به، وخرج الترمذي أوله ولم يتمه، وقال في الحديث كلام يشير إلى أن باقي الحديث لم يذكره وعنده (صوتين أحمقين فأجرين) وقال: حديث حسن، وابن أبي ليل إمام صدوق جليل القدر لكن في حفظه شيء، وربما أختلف عنه في الاسانيد، وقد روى هذا الحديث عنه عطاء(۱) عن جابر عن عبدالرحمن بن عوف عن النبي، 義، كذلك خرجه البزار(۱) في مسنده وغيره، وروى هذا المعنى عن النبي، 義، من رواية شبيب بن بشر(۱) عن أنس بن مالك عن النبي، 義، وشبيب وثقه ابن معين وغيره.

وخرج الإمام احمد وأبوداود من حديث نافع عن ابن عمر أنه سمع صوت زمارة فوضع أصبعيه في أذنيه، وعدل راحلته عن الطريق وهو يقول: أتسمع يا نافع<sup>(١)</sup> فأقول نعم حتى قلت لا، فرفع يديه وأعاد راحلته إلى الطريق وقال: رأيت رسول اش، 義, سمع زمارة راع فصنع مثل هذا.

وهذا الحديث يرويه سليمان بن موسى(۱) الفقيه الدمشقي عن نافع، وقد اختلفوا في سليمان، فويَّقه قوم، وتكلم فيه آخرون، وتابعه عليه المطعم بن المقدام، فرواه عن نافع المِضَاء خرج حديثه ابوداود، والمطعم هذا ثقة جليل القدر، وتابعهما ايضًا ميمون بن مهران عن نافع، خرج حديثه ابوداود ايضًا، وروى ايضًا عن مالك وعبدالله العمري عن

- الأحوذي بشرح جامع الترمذي ٨٧/٤.
- (\*) هو وكيع بن الجراح بن مليع أبوسفيان الرؤاسي الكوني الحافظ أحد الأئمة. الأعلام، اختلف العلماء
   في تعديله وتجريحه، راجع ميزان الاعتدال ٢٣٠٥/٣٦ ، ٣٣٦ للذهبي.
- (١) هو عطاء بن اسلم بن صفوان تابعي من اجلاء الفقهاء، ولد في جند باليمن، ونشأ بمكة وتوفى فيها
   سنة ١١٤ هـ، وكان مفتى الهلها ومحدثهم، راجع موسوعة الفقه الإسلامي ٢٥٧/٣٥.
- (٢) هو احمد بن عمرو الحافظ أبوبكر البزار صاحب المسند الكبير، صدوق مشهور، قال أبواحمد الحاكم: يخطىء في الإسناد والمتن، قال الحاكم: سالت الدارقطني عنه فقال: يخطىء في الإسمناد والمتن، جرحه النسائي وهو ثقة يخطىء كثيرًا، قال ابن يونس: حافظ للحديث، توفى بالرملة سنة ٢٩٢ هـ، راجع ميزان الاعتدال ١٠٤/١ للذهبي.
- (٣) هو شبيب بن بشر البجلي بصري وثقه ابن معن، روى عن أنس عن أبي عاصم وجماعة، قبل عنه:
   لين الحديث، راجع ميزان الاعتدال ٢٢٢/٢ للذهبي،
- (٤) إذا كان السماع حرامًا حرمة على التأبيد تقابل الحلال، فكيف يترك ابن عمر \_ رضى اش عنهما \_ نافعًا يسمح حتى ابتعد عن منطقة الصرت إلى ان ساله: أتسمح فقال لا، فرفع ابن عمر يديه، ولعلها كانت حرمة تنزيه وليست حرمة أصلية، وإلا لامتنع نافع عن السماع.
- (٥) سليمان بن موسى الأشدق أبو أيوب الدمشقي، قال البخاري: سمع بن عطاء، وعمرو بن شعيب عنده مناكبر، وقال الذهبي: كان سليمان فقيه أهل الشام في وقته قبل الأوزاعي، وهذه الغرائب التي يستنكر له يجوز أن يكون حفظها، راجع ميزان الاعتدال للذهبي ٢/ ٢٢٥، ٢٢٦.

نافع إلا أنه لا يثبت عنهما، فإن قبل قد قال ابوداود، وهذا الحديث منكر، قبل هذا يوجد في بعضها، في بعض نسخ السنن مع الاقتصار على رواية سليمان بن موسى، ولا يوجد في بعضها، وكانه قاله قبل أن يتبين له أن سليمان بن موسى توبع عليه، فلما تبين له أنه توبع عليه، ولانه قاله قبل الإمام أحمد: هذا الحديث منكر، فلم يصرح بذلك ولم يوافق عليه، واستدل الإمام أحمد بهذا الحديث، وإنما يأمر ابن عمر بسد أذنيه لائه لم يكن مستمعًا بل سامعًا، والسامع من غير استماع لا يوصف فعله بالتحريم لانه من غير قصد منه، وإن كان الأولى له سد أذنيه حتى لا يسمع، ومعلوم أن زمارة الراعي لا تهيج الطباع للهوى على الملف: الغناء فكيف حال ما يهيج الطباع ويغيرها ويدعوها إلى المعاصي كما قال طائفة من السلف: الغناء فكيف حال ما يهيج الطباع ويغيرها ويدعوها إلى المعاصي كما قال طائفة من السلف: الغناء فالأولى له أن يدخل أصبعيه في أذنيه كما في هذا الحديث، وكذلك روى عن طائفة من التابعين أنهم فعلوه، وليس ذلك بلازم، وإن استمر جالسًا وقصد الاستماع كان محربًا، وإن لم يقصد الاستماع بل قصد غيره كالأكل من الوليمة أو غير ذلك، فهو محرم أيضًا عند أصحابنا وغيهم من العلماء، وخالف فيه طائفة من الفقهاء، فإن قبل: فلو كان سماع عند أصحابنا وغيهم من العلماء، وخالف فيه طائفة من الفقهاء، فإن قبل: فلو كان سماع على أن قبل وقد نقل(ا)...

كانوا كما نعتهم الله ـ عز وجل ـ تغيض اعينهم وتقشعر جلودهم قال: فقلت لها: إن 
ناسًا اليوم إذا قرىء عليهم خرَّ أحدهم مغشيًا عليه، فقالت: أعوذ بالله من الشيطان، 
وروى ابن عمر مر برجل من أهل العراق ساقط فقال: ما بال هذا؟ قالوا: إنه إذا قرىء 
عليه القرآن أو سمع ذكر الله سقط، فقال ابن عمر: إنا لنخشى الله وما نسقط ثم قال: إن 
الشيطان يدخل في جوف أحدهم، ما كان هذا صنيع أصحاب محمد، ﷺ، وذكر عند ابن 
سيرين الذين يصرعون إذا قرىء عليهم القرآن من أوله إلى آخره، فإن رمى بنفسه فهو 
صادق، ذلك هدى الله يهدى به من بشاء، ومن يضلل الله فما له من هاد.

وأما السنَّة فقد ورد عنه، ﷺ، «زينوا القرآن باصواتكم»(١) رواه أحمد وأبود أود والنسائي وابن ماجه وابن حبان عن البراء، وزاد الحاكم عنه هإن الصوت الحسن يزيد

<sup>(</sup>١) نقص بالأصل.

<sup>(</sup>Y) الحديث مروي في مسند البراء بن عازب ولفظه عند احمد: حدثنا عبداش، حدثني أبي، حدثنا عفان، حدثنا محمد بن طلحة عن طلحة بن مصرف عن عبدالرحمن بن عرسجة عن البراء بن عازب ان رسول اش، 識為، قال: «من منح منحة ورق، أو منحة لبن، أو هدي زقاق، فهو كعتاق نسمة، ومن قال لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير. =

القرآن حسنًا؛ أي يظهر زيادة حسنه الموجبة لكمال انسه، وورد: «من لم يتغنُّ بالقرآن فليس منا»(١) رواه البخاري، والمعنى: من لم يحسن به صوته جاهرًا به مترنمًا على طريق التحزن به أو السرور بسببه طالبًا به غنى النفس عن غيره، راجياً غنى اليد عن فقره، فهذه سبعة من المثاني مستنبطة من المعاني.

وقال عليه السلام لأبي موسى: «لقد أوتي مزمارًا من مزامير داود» (") أي صوت حسن وينعمة من نغمات داود عليه السلام، وعنه ، ﷺ، : «اقراوا القرآن بلحون العرب وإياكم ولحون الهل الفسق واهل الكتابين» (") فإنه سيجيء قوم من بعدي يرجعون بالقرآن ترجيع الغناء والرهبانية والنوح لا يجاوز حناجرهم، مفتونة قلوبهم، وقلوب من يعجبهم شانهم (ا) رواه الطبراني والبيهقي عن حذيفة، وروى عن ابن مسعود - رضي الله عنه انه قال: قال رسول الله، ﷺ، : «اقرا عليًّ فقلت: اقرا عليك وعليك انزل القرآن! قال: «إني احب أن اسمعه من غيري» قال: فافتتحت سورة النساء فلما بلغت فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيدًا، قال: فرايته وعيناه تذرفان، فقال لي: «حسيك» (").

فهو كعتـاق نسمة، قال: وكان ياتي ناحية الصف إلى ناحيته يسوي صدورهم ومناكبهم يقول: لا تختلفوا فتختلف قلوبكم، وكان يقول إن اش وملائكته يصلون على الصفوف الأولى، وكان يقول زينوا القرآن باصواتكم، راجع مسند الإمام احمد ٢٨٠/٤.

<sup>(</sup>١) راجع فتح الباري من صحيح البخاري ١٠١/، ٥٠٨، عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>Y) روى البخاري في صحيحه: في باب حسن الصرت بالقراءة بالقرآن قال: حدثنا محمد بن خلف ابوبكر، حدثنا أبويحيى الحماني، حدثنا بريد بن عبدالله بن أبي بردة عن جده عن أبي موسى عن النبي، ﷺ، قال له: «لقد أوتيت مزمازًا من مزامير آل داود».

 <sup>(</sup>٣) المعروف في النصوص القرآنية وفي الاصطلاح: انهم اهل الكتاب فلعل هذا خطأ من الناسخ أو أن
يقصد الناسخ (أهل الكتابين) أهل الإنجيل والتوراة، فعبر عنهما بهذا اللفظ.

<sup>(</sup>٤) وفي البخاري من حديث عبدالله بن برسف اخبرنا مالك عن يحيى بن سعيد عن محمد بن ابراهيم ابن الحارث التيمي عن أبي سلمة بن عبدالرحمن عن أبي سعيد الخدري \_ رضي ألله عن \_ أنه قال: سمعت رسول ألله ، ﷺ، يقول: «يخرج فيكم قوم تحقرون صلاتكم مع صلاتهم، وصيامكم مع صيامهم، وعملكم مع عملهم، ويقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، ينظر في النصل فلا يرى شيئًا، وينظر في القوق، والفوق في اللغة: الفن في الكلام فهو كالفيهقة من الرسي هذه كالفيهقة من التشدق،.. راجع المعجم الرسيط ص ٧٠٧، النهر الأول.

<sup>(°)</sup> أما رواية البخاري فهي عن عبدالله قال: قال رسول الله، ﷺ، : «اقرا عليَّ، قال: قلت: اأقرا عليك ت

وروى أبوطالب المكي في كتابه ،قوت القلوب، (أ) بإسناده أن رجلاً دخل على رسول الله قرآن، ألله وعنده قوم يقرمون القرآن وقوم ينشدون الشعر، فقالوا: يا رسول الله قرآن، وشعر، فقال: «من هذا مرة ومن هذا مرة، انتهى.. ولعل فيه الإشارة إلى دفع الملالة والسامة، فالقرآن غذاء الروح والشعر حظ النفس، قبل ومن هذا القبيل كلميني يا حميراً لأن الاستغراق بالغيبة في لجة الشهود بمنع الحضور عن عبادة المعبود.

وروى عنه عليه السلام أنه بكى عند قراءة القرآن بصوت حسن، قال الراوي: وكنت أسم له أزيزًا.

وعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ كان اصحاب رسول الله ﷺ ، يتناشدون الاشعار وهو يبتسم وقد انشد لرسول الله ، ﷺ ، مائة قافية من قول امية بن ابي الصلت يقول: «بي كل ذلك ميّة » أي زد، وأمية كان من شعراء الجاهلية، وقد قال عليه السلام في حقه: «إن كاد في شعره ليسلم» (١) وصح عنه عليه السلام: «إن اصدق كلمة قالها لبيد: الا كل شيء ما خلا الله باطل».

وكان، ﷺ، يضع لحسان منبرًا في المسجد يقوم عليه يفاخر عن رسول الله، ﷺ، ويقول: «إن الله يؤيد حسان بروح القدس ما نافح أو فاخر عن رسول الله، ﷺ، عروه الترمذي وغيره.. وبهذا تبين أن الشعر ليس بمذموم مطلقًا كما توهم بعضهم بل حسن وقبيحه قبيح أب ويستفاد هذا المعنى من قوله تعالى: ﴿والشعراء يتبعهم

وعليك انزل؟ قال: وإني اشتهي أن اسمعه من غيري، قال: فقرات النساء حتى إذا بلغت فكيف
 إذا جننا من كل أسة بشهيد وجننا بك على هؤلاء شهيدًا، قال: «كف أو أمسك، قرايت عينيه تذرفان.. رواه البخاري في باب البكاء عند قراءة القرآن.

<sup>(</sup>١) قال صاحب كشف الظنون: قوت القلوب في معاملة المحبوب ورصف طريق المريد إلى مقام التوحيد في التصوف لابي طالب محمد بن علي المكي المتوف سنة ٢٨٦ هـ ببغداد قالوا: لم يصنف مثله في دقائق الطريقة ولمؤلفه كلام في هذه العلوم لم يسبق إلى مثله، اختصره الشيخ الإمام محمد بن خلف الاموي الاندلسي المتوفى سنة ٨٥٠ هـ وسماه الوصول إلى الغرض الطلوب من جواهر قوت القلوب ١٣٦١/٢ ، وقد بحثت عن هذا النص في مظان وجوده فلم اعثر عليه.

<sup>(</sup>٢) اخرجه مسلم في صحيحه عن عمرو بن الشريد عن أبيه قال: «ردفت رسول اش، ﷺ، يومًا فقال: هل معك من شعر أمية بن أبي الصلت شيء؟ قلت: نعم، قال: هيه. فانشدته بيتاً، فقال: هيه، ثم انشدته بيئًا، فقال: هيه.. حتى انشدته مائة بيت، ٥/١١٠ من كتاب الشعر.

 <sup>(</sup>٣) هذه عبارة الغزالي وهو يتحدث عن الآفة التاسعة وهي الغناء والشعر فقد قال: واما الشعر فكلام
 حسنه حسن وقبيحه قبيح، إلا أن التجرد له مذموم، قال رسول أش، ﷺ: ولئن يعتلىء جوف =

الغاوون، الم تر أنهم في كل واد يهيمون، وأنهم يقولون ما لا يفعلون إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً، وانتصروا من بعد ما ظلموا وسيعلم الذين ظلموا اي منقلب ينقلبون (١٠)

وروى الترمذي عن أنس ان النبي، 震، دخل مكة في عمرة القضاء وابن عمر<sup>(۱)</sup> يمشي بين يديه وهو يقول:

خلوا بني الكفار عن سبيله اليوم نضربكم على تنزيله ضربا يزيل الهام عن مقيله ويذهل الخليل عن خليله فقال له عمر: يا ابن رواحة بين (٢) رسول الله، ﷺ، وفي حرم الله تقول شعرًا، فقال النبي، ﷺ: «خل عنه يا عمر فلهي اسرع فيهم من نضح النبل، (١) والاحاديث في مذا الباب كثيرة وعند اولي الالباب شهيرة.

وعن انس بن مالك \_ رضى الله عنه \_ أن النبي، على كان يُحدى له في السفر، وأن

احدكم قيحًا حتى يريه خير له من أن يمتلىء شعرًا، قال الحراقي في هذا الحديث: اخرجه
 مسلم من حديث سعد بن أبي وقاص، اتفق عليه الشيخان من حديث أبي هريرة، والبخاري
 من حديث أبن عمر، ومسلم من حديث أبي سعيد.. راجع إحياء علوم الدين ٢٢٦/٣.

<sup>(</sup>١) الايات الاخبرة من سورة الشعراء ٢٦٤، ٢٦٤، ١٢٥ ذكر ابن كثير في تفسير هذه الآية أن العلماء رحمهم اش تعالى اختلفوا فيما إذا اعترف الشاعر في شعره بما يوجب حدًا هل يقام عليه بهذا الاعتراف ام لا؟ لانهم يقولون ما لا يفعلون، وقد ذكر ابن إسحاق ومحمد بن سعد في الطبقات والزبير بن بكار في كتاب الفكاهة أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب \_رضي الشعنه عنه \_ استعمل النعمان بن فضلة من أرض البصرة وكان يقول الشعر، ولما بلغ عمر بن الخطاب ذلك عزله، وقال له عمر لما شخص عنده: وأش لا تعمل في عملاً أبدًا وقد قلت ما قلت، فلم يذكر أن عمر حده عن الشراب الذي تضمنه شعره... ا ه... بتصرف من تفسير القرآن العظيم ٢٠٤٤/٣٠.

<sup>(</sup>Y) ورد في السيرة النبوية لابن هشام: أن رسول أش، 歲، حين دخل مكة في تلك العمرة، دخلها وعبدالله بن رواحة آخذ بخطام ناقته يقول: خلوا بني.. راجع السيرة النبوية لابن هشام ٤/٥.. تعليق طه عبدالرؤوف.. والراجح أن ابن رواحة بين يديه ، 海، وليس ابن عمر كما يفهم بعد ذلك من سياق الكلام.

<sup>(</sup>٣) الأولى أن يكون النص: [يا ابن رواحة بين يدي رسول الله، 震،].

<sup>(</sup>٤) قال في إمتاع الاسماع: وكان ابن رواحة يرتجز في طوافه وهو اخذ بزمام الناقة، فقال عليه الصلاة والسلام: «أيها يا ابن رواحة، قل لا إله إلا الله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، واعز جنده وهزم الاحزاب وحده، راجع إمتاع الاسماع للمقريزي ص ٢٣٨ ط الشؤون الدينية.

وقد روى القشيري(١) في رسالته عن جابر بن عبداله الانصاري عن عائشة أنها انكحت فتاة ذا قرابتها من الانصار فجاء النبي، 義، فقال: «اهديتم الفتاة» فقالت: نعم، قال: «فـارسلت من يغني؟». قالت: لا، فقال 養: «إن الانصار فيهم غزل ولو ارسلتم من يقول: اتيناكم اتيناكم التيناكم فحيانا وحياكم،(١).

وروى ايضًا بإسناده أن رجلًا أنشد بين يدي رسول الله، ﷺ، فقال:

أقبلت فلاح لها عارضان كالسدج

أدبرت فقلت لها والفؤاد في وهج

هل على ويحك إن عشقت من حرج

فقال عليه السلام: «لا حرج إن شاء الله تعالى».

وقــال صالح بن احمد بن حنبل: رايت والدي يستمع من وراء الحائط لسماع كان عند جيراننا.

وأما اقتران الغناء بالدف فقد جاءت الرخصة به للسرور في الأعياد وأيام العرس للعباد وقدوم الغائب إلى البلاد، فمن ذلك إنشاد أهل المدينة وضربهم بالدف عند قدوم رسول الذي ﷺ، من مكة إلى المدينة السكينة، وقولهم:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا شداع

<sup>(</sup>١) هو الإمام أبوالقاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري النيسابوري الشافعي، ولد في شهر ربيع الأول سنة ٢٧٦ هـ في بلدة اسمها استوى بخراسان وهو عربي من قبيلة قشير بن كتب، توفى أبوه وهو صغير، فربي يتينًا وانتهى أمره إلى أن أصبح كما يقول الإمام عبدالففار: هو الإمام مطلقا الفقيه المتكلم الاصولي المفسر الاديب التموي لسان عصره وسيد وقته توفى سنة ٤٦٥. راجع الرسالة القشيرة ١٩٠١٨/١.

<sup>(</sup>۲) راجع فتح الباري من حديث الفضل بن يعقوب عن عروة عن أبيه عن عائشة أنها زفت أمرأة من الإنصار، نقال النبي، ﷺ، ويا عائشة ما كان معكم لهو فإن الإنصار يعجبهم اللهو، وفي شرح هذا الحديث ذكر أبن حجر رواية أخرى فيها الشعر الذي ذكره أبن رجب.. راجع فتح الباري ٢٦١/١٩.

 <sup>(</sup>٦) حديث إنشاد النساء عند قدوم النبي, 義, من قوله \_ طلع البدر علينا.. ما دعا شداع.. أخرجه البيهقي في دلائل النبوة من حديث عائشة معضلاً نقلاً عن العراقي على إحياء علوم الدين للغزالي ٢/٧٧/٢.

ومن ذلك حديث الربيع بن معوذ: دخل على رسول الله ﷺ، صبيحة عرسي وعندنا جاريتان تغنيان وتندبان اناسًا قتلوا يوم بدر، ويقولان فيما يقولان: وفينا نبي يعلم ما في غد.. فقال: «أما هذا فلا يقولاه، لا يعلم ما في غد إلا الله». ومن ذلك ما رواه ابن ماجه عن أنس أنه عليه السلام مر ببعض أزقة المدينة فإذا بجوارٍ يضربن بدفوفهن ويتغنين ويقلن:

نصن جواري بني النجاري يا حبذا مصمد من جاري فقال عليه السلام: «الله يعلم إنى لأحبكن»(١).

ومن ذلك ما رواه الترمذي من أنه عليه السلام لما رجع من بعض مغازيه، جاءت جارية سوداء فقالت: يا رسول الله إني كنت نذرت إن ردك الله سالمًا أن أضرب بين يديك بالدف وأتغنى، فقال لها: «إن كنت نذرت فأضربي وإلا فلاء فجعلت تضرب، فدخل أبوبكر وهي تضرب، ثم دخل عمر فألقت الدف تحت استها وقعدت عليه، فقال رسول الله، ﷺ، «إن الشيطان ليخاف منك يا عمر، أو كما قال.

وقال الترمذي: حديث صحيح حسن، وأخرجه أبوداود في سننه، وقد أوضحت ما يتعلق به في شرح المشكاه.

ومن ذلك ما أخرجه البخاري ومسلم عن عائشة أن أبا بكر دخل عليها وعندها جاريتان في أيام منى تدفان وتضربان، والنبي، 義، مغشى بثوبه فانتهرهما أبوبكر، فكشف رسول الله، 義، عن وجهه فقال: «دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد»(ً).

وذهبت طائفة إلى إباحة الدف مطلقًا، وأصحابنا الحنفية خصوا جوازه بنحو العرس لقوله عليه السلام: «اعلنوا النكاح واضربوه بالدف» رواه الترمذي عن عائشة، وقيدوه بما

<sup>(</sup>١) ورواية ابن ماجه في كتاب النكاح حديث رقم ١٨٩٩، حدثنا مشام بن عمار، حدثنا عيسى بن بونس، حدثنا عرف ثمامة بن عبدالله عن أنس بن مالك عن النبي، 養: مر ببعض المدينة فإذا هو بجوار يضربن بدفهن ويتغنين ويقان: نحن جواري بني النجار. يا حبذا محمد من جار، فقال النبي، 海: داش يعلم إني لاحبكن، إسناده صحيح ورجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) ورواية ابن ماجه في كتاب والنكاح، حديث رقم ١٨٩١، حدثنا ابوبكر بن ابي شيبة، حدثنا ابوالسامة عن هشام بن عروة عن ابيه عن عائشة قالت: دخل على ابوبكر وعندي جاريتان من جراري الانصار تغنيان بما تقارلت به الانصار يوم بعاث، قالت: رئيستا بمغنيتين، فقال ابوبكر: ابمنوو الشيطان في بيت النبي، 義، وبلك في يوم عيد الفطر، قال النبي، 歲؛ وبا ابا بكر إن لكن قوم عيدًا وهذا عيدنا، ويوم بعاث حرب كانت لهم، وبعائ: اسم حصن لارس.

إذا لم يكن فيه جلاجل فإن الجلاجل بمنزلة الجرس فتطرد الملائكة ولأن الدفوف في زمنه عليه السلام كانت ساذجة.

• ثم أعلم أن الغناء على ثلاثة اقسام:

## ١ ـ نغم ساذج بغير آلة:

● فالجمهور على إباحته من غير كراهته مع امنه الفتنة والسلامة من المنكر في حالته، وهذا منقول عن جماعة من الصحابة الكرام، والتابعين الفخام، والمجتهدين العظام كابي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد، بل حكى الغزالي الاتفاق عليه ((ا)، وقد صنف فيه ابن حزم، ونقل إجماع الصحابة الكرام، والتابعين عليه، وقد نقله صاحب النهاية في شرح الهداية ((ا) من الحنية، وقال بعضهم: إذا كان لدفع الوحشة عن النفس فلا بأس به، وبه أخذ شمس

(١) قال الغزالي: فأما نقل المذاهب فقد حكى القاضي ابوالطيب الطبري عن الشافعي ومالك وابي حنيفة وجماعة من العلماء الفاظًا يستدل بها على أنهم رأوا تحريمه، وقال القاضي ابوالطيب: استماعه من المراة التي ليست بمحرم له لا يجوز عند أصحاب الشافعي، وقال الشافعي – رحمه أش – في كتاب «آداب القاضي»: إن الغناء لهو مكروه يشبه الباطل ومن استكثر منه فهو سفيه ترد شهادته، وقال صاحب الجارية: إذا جمع الناس لسماعها فهو سفيه، أما مالك – رحمه أش – فقد نهى عن الغناء وقال: إذا اشترى جارية فوجدها مغنية كان له ردها، وأما أبوحنيفة – رضي أش عنه – فإنه كان يكره ذلك ويجعل سماع الغناء من الذنوب، وكذلك سائر أهل الكوفة: سفيان الثوري وحماد وإبراهيم والشعبي، فهذا كله نقلة القاضى أبوالطيب الطبرى.

ونقل ابوطالب المكي إباحة السماع من جماعة قال: سمع من الصحابة عبدالله بن جعفر، عبدالله بن الزبير، المغيرة بن شعبة، معارية وغيرهم وقال: قد فعل ذلك كثير من السلف الصالح صحابي وتابعي بإحسان، قال: لم بزل الحجازيون عندنا بمكة يسمعون السماع افضل ايام السنة، ولم يزل الهل المدينة مواظبين كاهل مكة على السماع.

وروي عن يحيى بن معاذ أنه قال: فقدنا ثلاثة أشياء فما نراها ولا أراها إذ تزداد إلا قلة, حسن الوجه مع الصيانة، وحسن القول مع الديانة، وحسن الإخاء مع الوفاء.. إلخ ما ذكره الإمام الغزالي ٢٦٨/٢ - ٢٧٠ من الإحياء.

(٢) مؤلفه حسام الدين الحسين بن علي بن الحجاج على شرح الهداية، مات سنة ٧٣٨ هـ راجع مفتاح السعادة ١٦٦/٢، وقد ذكر في كشف الظنون شروحًا مستغيضة لكتاب الهداية في الفروع لشيخ الإسلام برهان الدين علي بن أبي بكر، راجع كشف الظنون ٢٠٤١/٢. ٢٠٤٠. الأئمة السرخسي(١)، واستدل عليه بأن انسًا صاحب رسول الله، ﷺ، كان يفعل ذلك.

ومن العلماء من قسم الغناء إلى مباح ومستحب، وجعل من المستحب الغناء في العربس
 ونحوه، والمباح فيما سوى ذلك.

وقال الغزالي<sup>(٣)</sup> وغيره: سماع ما يحرك الأحوال السنية المذكرة للأمور الأخروية مندوب.

وقال الجنيد (7): الناس في السماع على ثلاثة أضرب: العوام والزهاد والعارفون، فأما العوام فحرام عليهم لبقاء نفوسهم، وأما الزهاد فيباح لهم لحصول مجاهدتهم، وأما اصحابنا (1) فيستحب لهم، وبهذا المذهب ذهب أبوطالب المكن (2)، وقال السهر وردي (٦):

- (١) هو محصد بن أحصد بن أبي سهـل إبـوبكـر السرخسي شمس الأئصة صاحب المبسـوط، مات في حدود الخمسمائة، كان عالمًا أصوائيًا مناظرًا، وقد شاع أنه أملى المبسـوط من غير مراجعة إلى شيء من الكتب، راجع مفتاح السعادة والمصباح السيادة لاحمد مصطفى ١٨٦/٢.
- (٢) وقد عقد الإمام الغزالي في كتابه إحياء عليم الدين كتابًا عن آداب السماع والوجد وهو الكتاب الثامن من ربع العادات، وموجز ما قاله الإمام الغزائي انه اوضح ادلة القائلين بالإباحة وادلة القائلين بالتحريم.. وسنفرد له صفحات خاصة تلحقها في آخر المخطوطة لطولها خشية ان يعل القارىء من متابعة المخطوطة.
- (٣) هو أبوالقاسم الجنيد بن محمد الجنيد البغدادي، ولد ببغداد سنة ٢٩٧ هـ عرف الخزاز لأنه كان يعمل بالخز، وهو أول من تكلم بعلم التوحيد في بغداد، قال ابن الاثير في وصفه: إمام الدنيا في زمانه، كان سالمًا من كل ما يوجب اعتراض الشرع، راجع الرسالة القشيرية ٢٣/١٠.
  - (٤) كلمة اصحابنا يريد بها الجنيد جماعة المتصوفة.
- (٥) هو محمد بن على بن عطية الحارثي أبوطالب، واعظ زاهد فقيه، من أهل الجبل بين مدينتي بغداد وواسط، نشأ واشتهر بمكة وسكن بغداد فوعظ فيها، اشتهر بالاعتدال، له قوت القلوب في مجلدين، قال صاحب كشف الظنرن: لم يصنف مثله في دقائق الطريقة ولؤلفه كلام في هذه العلوم لم يسبق إلى مثله، راجع حول هذا كشف الظنون لحاجي خليفة ١٣٦١/٢، قال صاحب ميزان الاعتدال: محمد بن علي بن عطية أبوطالب المكي الزاهد الواعظ صاحب القوت كان مجتهداً في العبادة.. إلخ راجع ميزان الاعتدال، وله تراجم في تاريخ بغداد ١٩٥/٣ والإعلام ١٩٧٤.
- (٦) هما سهر ورديان أحدهما: شهاب الدين أبوالفتع بحين بن حبش بن أمير الحكيم السهر وردي الشافعي المقتول بحلب سنة ٩٨٧ هم، ومن كتبه التنقيحات في الأصول، كتاب المعارج، كشف الغطا لإخوان الصفا راجع ٩٦/٦، من هدية العارفين لإسماعيل باشا البغدادي، والثاني: عمر بن محمد بن عبدالله بن عبدربه أبو حفص شهاب الدين القرش التيمي البكري، فقيه شافعي مفكر واعظ من كبار الصوفية، مولود في سهر ورد، توفي ببغداد، كان شيخًا من الشيوغ ببغداد وأوفده الخليفة إلى عدة جهات وليس هذا هو المقتول، راجع وفيات الأعيان ١/ ٢٨٠/، الأعلام للزركلي ١٩/٥.

المنكر للسماع إما جاهل بالسنن والآثار، وإما مغتر بما حرمه من أحوال الأخيار، وإما جامد الطبع لا ذوق له فيصر على الإنكار.

وقد قال بعض العارفين: السماع لما سمع كماء زمزم لما شرب له (۱) وفي الحديث: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرىء ما نوى» وهكذا سائر المباحات فإنها تصير حسنات وسيئات بحسب اختلاف النيات وتفاوت الطويات.

وما أحسن قول ابن حزم<sup>(۱)</sup>: إن من نوى السماع الغناء وترويح القلب ليتقوى به على طاعة الله فهو مطيع، ومن نوى به التقوي على المعصية فهو عاص، وإن لم ينو لا طاعة ولا معصية فهو لغو معفو عنه كخروج الإنسان إلى بستانه وجلوسه على بابه للتغرج.. انتهى.

ويتبغي أن يقصد هذا بما إذا كان المسموع قولاً مباحًا، أما إذا كان شعرًا فيه صفة امراة اجنبية معروفة (۱)، فيحرم سماعه عند كافة العلماء بخلاف ما إذا كان فيه وصف امراة لا تعرف ففيه اختلاف، والأحوط عدم جوازه، ويحمل على الشعر المباح ما ورد عن عمر بن عبدالعزيز أنه كان يسمع من جواريه الغناء خاصة (۱).

<sup>(</sup>١) هذا التشبيه تشبيه غير متوازن لأن ماء زمزم لما شرب له فيه أثر عن النبي، ﷺ، ولا يشربه إلا طائع، لكن السماع إذا كان لما سمع له، فالسماع أفانين شتى منها الحلال ومنها الحرام ومنها الطيب ومنها الخبيث، فكيف يكين التشبيه بين ماء زمزم لما شرب له وبين السماع لما سمع له.

 <sup>(</sup>٢) هو الإمام الجليل المحدث الفقيه الأصولي صاحب التصانيف الممتعة في المعقول والمنقول مجدد
 القرن الخامس وهو أبومحمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم توفى عام ١٥٥١ هـ.

 <sup>(</sup>٣) واساس هذا التحريم ما رواه البخاري واحمد والترمذي وابوداود: «لا تباشر المراة المراة فتنعتها
 لزوجها كانه ينظر إليهاء وإذا كان ذلك محربًا على النساء فمن باب أولى يحرم على الرجال.

<sup>(</sup>٤) من المعروف أن عمر بن عبدالعزيز في الخلافة جرد بني أمية جميعًا من الملاكهم حتى زوجته، وأودعها بيت مال المسلمين، فمتى كان يسمع عمر بن عبدالعزيز الخليفة هذا الغناء، ويدل على هذا ما رواه أبريكر الآجري في رسالته المسماة أخبار أبي حفص عمر بن عبدالعزيز في الكتاب الذي وجهه عمر بن عبدالعزيز إلى عمر بن الوليد الذي كان ينتقد فيه اعمال عمر، فرد عليه مدافئًا عن نفسه فقال: وإن اظلم مني، وأترك لعهد أش من استعمل بن شريك عربيًا جافيًا على مصر وإذن له في المعازف واللهو والشرب ص ١٢.. اهـ..

فهذا النص يدل على أن عمر بن عبدالعزيز لا يرى إباحة اللهو والمعازف اللهم إلا إذا كان ذلك قد ورد عن عمر بن عبدالعزيز أيام ولايته بالمدينة، الرسالة مطبوعة في مطابع مؤسسة الرسالة في بيروت سنة ١٣٩٩ هـــ ١٩٧٩م ط ١.

وروى الحافظ في رسالته أنه ذكر الغناء وسماعه عند أبي حنيفة فقال: وددت لو أن لي غريمًا لازمنى وحلف علنٌ وأدخلني دارًا أو موضّعا فيه سماع فأسمع.

وحكى أيضًا عن أبي يوسف أنه كان ربعا حضر مجلس الرشيد، وفيه الغناء فيبكي، وكانه يتذكر الجنة قال: وسئل الإمام مالك عن سماع الغناء فقال: ما أدري إلا أن أهل الحجاز ببلدنا لا ينكرون ذلك، ولا يقعدون عنه ولا ينكره إلا عامي أو جاهل أو غليظ الطبع غافل(\*)، قال: وقال ابن عقيل(\*) في كتابه المسمى بالفصول: صحت الرواية عن أحمد بن حنيل أنه سمع الغناء في بيت ابنه صالح.

وروى الخطيب البغدادي في تاريخه عن داود الطائي أنه كان يحضر السماع ليظهر منه وجد حتى ينتصب ظهره بعد أن كان قد انحنى من الكبر.

وحكى عن إبراهيم المزني قال: كنت مع الشافعي ومعنا إبراهيم بن إسماعيل فمررباً بدار قوم وجارية تغنيهم شعرًا، فقال الشافعي: ميلوا بنا لنسمع، فملنا فلما فرغت الجارية قال الشافعي لإبراهيم: ايطربك هذا، قال: لا، قال: فمالك حس.

وسمع سفيان الثوري(٢):

احــن إلى الذي اضـحــى وامسى فؤادي يتقيه ويـرتـجـيـه تشاغـل كل مخـلوق بخـلق وشـغـلي في محـبـتـه وفـيــه قال: فجعل سفيان يتواجد ويقول: نعم الشغل بك لا بغيرك.

وقال ذو النون المصري<sup>(۱)</sup> كان موسى عليه السلام في بني إسرائيل يعظهم، فزعق رجل منهم، فانتهره موسى، فأوحى إليه: ياموسى بطيبي صاحوا، وبحبى راحوا، وبوجدي

<sup>(\*)</sup> قد يكون الإمام مالك -رحمه اش -قد احجم عن إبداء رابه في مسالة السماع لكنتا لا نعتقد بصحة نسبة بقية المقولة إليه فهو إمام في التقى والورع وقد حرم الرقص كما ورد في موضو ع آخر من هذه المخطوطة ومن يكون هذا شانه لا بصدر عنه مثل هذا القول - المجلة.

 <sup>(</sup>١) قال ابن رجب في كتابه «الذيل على طبقات الحنابلة»: هو علي بن عقبل بن محمد بن احمد كذا قرآت نسبه بخطه، ولد سنة ٤٣١ هـ، راجع ترجمته في الجزء الأول ص ١٤٢٠.

 <sup>(</sup>٢) هو الإمام أبوعبدالله سفيان بن سعيد الثوري الفقيه، سيد أهل زمائه علمًا وعملًا، وقد سنة ٩٠ هـ.
 وتون سنة ١٦١ هـ، راجع شذرات الذهب لابن العماد ٢٥٠/١.

<sup>(</sup>٣) هو ابوالفيض ذو النون المصري الأخميمي، عالم صوفي ورع، تول سنة ٢٤٥ هـ راجع الرسالة القشيمية ١/١٤٠، ١٧، وترجمته في هدية العارفين: ذا النون المصري ثوبان بن إبراهيم الأخميمي الصحوفي تول سنة ٢٤٥ هـ، صنف كتاب الثقة في الصنعة وكتاب الركن الأكبر، راجع هدية العارفين ١/١٤٥٠ طبعة دار المعرفة بيروت.

فاحوا، وبقربي استراحوا، وفي ميدان المعرفة زاحوا، فلم تنكر على عبادي.

ومن هذا الباب ينكشف الحجاب عما ورد عن ابن مسعود \_رضي الله عنه \_: «الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل، رواه ابن ابي الدنيا في ذم الملامي، وفي رواية البيهةي عن جابر «الزرع بدل البقل» ومنه قول الفضيل: «الغناء رقية الزناء وكذا ماورد عنه، ﷺ، ما رفع احد صوته بغناء إلا بعث الله تعالى شيطانين على منكبيه يضربان باعقابهما على صدره حتى يمسك»(١) أو يحمل على ما إذا اقترن الغناء بالآلة جميعًا بين الرواية والدراية.

وأما سماع الغناء بالأوتار، وسائر المزامير، فالمشهور من مذاهب الأئمة الأربعة أن الضرب بها وسماعها حرام، وذهبت طائفة من الصحابة والتابعين إلى الإباحة، ولعلهم ما وصل إليهم دليل الحرمة(٢).

واما السبابة وهي القصبة المنقبة فقال اصحاب المواسيق انها آلة كاملة وافية لجميع النغمات، واختلف العلماء فيها، فالجمهور على تحريمها وبه قال ابوحنيفة واصحابه وهو مختار النووي، وذهب إلى إباحتها جماعة من الشافعية واختاره الغزالي وتبعه الرافعي، وروي عن الصحابة الترخص في الراعي، ومما يؤيد تحريم السبابة حديث نافع عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ حين وضع اصبعيه في اذنيه، وقد سمع زمارة راع وعدل عن الطريق ولم يزل يقول: يا نافع السمع حتى قلت لا، فأخرج اصبعيه من أذنيه وقال: هكذا رأيت رسول ألف، ﷺ، صنم(٣).

وأما ما عورض بأن هذا الحديث يدل على الإباحة وإنما وضع الاصبعين على الأذنين تنزها عن تلك الحالة بدليل أنه لم يأمر النبى، ﷺ، ابن عمر بوضع الاصبعين، ولم ينه

 <sup>(</sup>١) هذا حديث ضعيف أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي والطبراني في الكبير، وهو ضعيف، هكذا قال العراقي في تعليقه على أحاديث الإحياء للغزالي ٢٨٥/٢.

 <sup>(</sup>٢) إذا كان دليل الحرمة لم يصل إلى الصحابة والتابعين، فكيف وصل إلينا مع أن الشرع مأخوذ من المصادر المعروفة والصحابة وتلاميذهم.

<sup>(</sup>٣) اخـرجه احمد في مسنده: «عن نافع مولى ابن عمر أن ابن عمر سمع صبوت زمارة راع فرضع اصبعيه في اذنيه وعدل راحلته عن الطريق وهو يقول: يا نافع: اتسمع، فاقول نعم، فيمضي حتى قلت لا، فوضع يديه وأعاد راحلته إلى الطريق وقال: «رايت رسول الله، 歲، سمع صبوت زمارة راع فصنع مثل هذا».. راجع الطبعة الثانية من مسند الإمام أحمد الجزء الثاني ص ٨ سنة ١٣٩٨ هـ - ١٩٧٨م.

الراعي عن صنيعه فمرفوع، فإن الواقعة من قضية الحال التي لا تصلح للاستدلال فإن ابن عمر يحتمل أنه كان صغيرًا دون البلوغ إذ ذاك، ولم يعرف الراعي أنه كان مسلمًا أو كافرًا، قريبًا منه أو بعيدًا عنه، على أنه إنما يحرم الاستماع دون السماع بغير اختيار فعلى تقدير بلوغه سومح في سماعه ليكون سببًا لاطلاعه.

والحاصل أنه عليه السلام أشار إلى صنيعه أن إسماعه حرام وسماعه خلاف الأولى في المقام الأعلى، وأما قوله تعالى: «ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل أنه بغير علم ويتخذها هزواء (() فقال مجاهد: يعني شراء المغنيات (())، ولعله أراد بها المغنيات بالآلات لئلا يخالف ما تقدم من الروايات، وكذا ما روى أبوأمامة عنه، ﷺ، أنه قال: «لا يحل تعليم المغنيات ولا بيعهن وأثمانهن حرام» ويؤيده ما روى أبوهريرة أنه عليه السلام نهى عن ثمن الكلب وكسب الزمارة. وقال مكحول: من أشترى جارية ضرابة ليمسكها لغنائها وضربها مقيمًا عليه حتى يموت لم أصلً عليه، إن أنه تعالى يقول: ﴿ومِن الناس من يشترى لهو الحديث﴾.. الآية.

وعن عبدالله بن مسعود وابن عباس والحسن وعكرمة وسعيد بن جبير قالوا<sup>(۲)</sup>: لهو الحديث هو الغناء والآية نزلت فيه، قوله «يشتري لهو الحديث» أي يستبدل ويختار الغناء والمزامير والمعازف على القرآن، كذا في تفسير البغوى(<sup>4)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة لقمان آية (١).

 <sup>(</sup>٢) عبارته في تفسير مجاهد قال: هو اشتراء المغني والمغنيات بالمال الكثير والاستماع إليهم وإلى مثله من الباطل، تفسير مجاهد ص ٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) هذه النصوص موجودة في تفسير ابن كثير ٢/ ٤٤١ \_ ٤٤٢.

<sup>(</sup>٤) وعبارة البغوي: نزلت في النضر بن الحارث وكان يشتري اخبار الاكاسرة من فارس ويقول: إن محمدًا يقص طرفًا من قصة عاد وشعود، فانا احدثكم باحاديث الاكاسرة، فيميلون إلى حديثه ويتركون استماع القرآن، واللهو: كل باطل الهي عن الخبر وعما يعني، ولهو الحديث نحو السمر بالاساطير التي لا اصل لها والغناء، وكان ابن مسعود وابن عباس \_رضي الله عنهما \_ يحلفان انه الغناء، وقيل الغناء مفسدة للقلب، مغدة للمال، مسخطة للرب، وعن النبي، ﷺ، وها من رجل يرفع صوته بالغناء إلا بعث الله عليه شيطانين احدهما على هذا المنكب والاخر على هذا المنكب فلا يزالان يضربانه بارجلهما حتى يكون هو الذي يسكت، انتهى.. راجع ٢٣٧/٣٤ من تفسير الخارن وبهامشه تفسير البغوي واسمه تفسير القرآن الجليل المسمى بعدارك التنزيل وحقائق التاويل للعلامة إبرالبركات عبدالله النسفي.

وفي فتاوي قاضي خان(۱): اما استماع صوت الملاهي كالضرب بالقضيب ونحو ذلك حرام ومعصية قوله عليه السلام: «استماع الملاهي معصية، والجلوس عليها فسق، والتلذذ بها من الكفو، إنما قال ذلك على وجه التشديد، وإن سمع بغته فلا إثم عليه، ويجب عليه(۱) أن يجتهد كل الجهد حتى لا يسمع لما روي أن رسول الله، ﷺ، أدخل الصبعيه في أذنيه.

واما قراءة أشعار العرب ما كان منها من ذكر الفسق والخمر والغلام مكروه لأنه ذكر الفواحش.. انتهى.. واما الرقص فهو من علامات النقص.

وسئل الشبلي<sup>(۲)</sup> عن السماع<sup>(۱)</sup> فقال: ظاهره فتنة، وباطنه عبرة، فمن عرف الإشارة حل له السماع بالبشارة وإلا فاستدعى الفتنة، وتعرض للبلية وأعطى زمامه لداعي اللذة.

وقال بعضهم: إنما السماع حقيقة ربانية ولطيفة روحانية، تسري من السميع المسمع إلى الاسرار بلطائف التحف والانوار، فيمحق من القلب ما لم يكن، ويبقى فيه ما لم يزل، فهو سماع حق بحق من حق، كما يشير إليه الحديث «لايزال العبد يتقرب إني بالنوافل حتى احبه، فإذا احببته كنت سمعه وبصره، فبي يسمع ويبصر»(\*).

<sup>(</sup>١) قال قاضي خان في كتاب آداب القاضي تحت فصل فيمن لا تقبل شهادته لفسق: لا تقبل شهادة صاحب الغناء الذي يحادي عليه ويجمعهم لانه معلق بالمعصية، وقال أيضًا: وإن لعب بشيء من المسلامي لا يمنعه ذلك عن الغرائض لا تبطل عدالته، والملاعبة بالاهل والقوس والغرس لا تبطل عدالته ما لم يمنع ذلك عن الغرائض راجع ٢/ ٤٦٠ من الفتارى الهندية. طبعة تركيا وبهامشه فتارى قاضي خان.

<sup>(</sup>٢) قوله ويجب عليه: ما هو دليل الوجرب مع أنه سبق أنه قال: أن الكراهية كراهة تنزيه، بدليل أن ابن عمر كان يسمع حتى على افتراض أنه كان صغيرًا، فإن النبي، 義, ما كان يتركه ليسمع الحرام لأنه، 義, كما لا يقر الكبير على الحرام فإنه لا يقر الصغير عليه كذلك.

 <sup>(</sup>٣) هو ابوبكر دلف بن حجدر الشبلي، بغدادي المولد والمنشأ، ولد سنة ٢٤٧ هـ وتوفي سنة ٣٣٤ هـ
 كان إمام زمانه علمًا ومعرفة وورعًا، وقد صاحب الجنيد، راجع الرسالة القشيرية ١٨٢،٥١/، ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) ينبغي أن يلاحظ أن السماع عند الصوفية ليس هو السماع المطلق، وإنما هو سماع مرتبط بأحوالهم التعبدية من كل ما يساعد الحس على اللطف والوجدان على الرقة والإحساس على التجرد، واعني بالصوفية اولئك المتعبدين وليسوا المنتطين.

 <sup>(</sup>٥) ولفظ الحديث الذي اخرجه البخاري في باب التواضع: حدثنا محمد بن عثمان بن كرامة، حدثنا خالد بن مخلد، حدثنا سليمان بن بلال، حدثني شريك بن عبدالله بن أبي غر عن عطاء عن أبي مريرة - رضي الله عنه ـ قال رسول الله، ﷺ: وإن الله عز وجل قال: من عادى في وليا فقد آذنته =

واما الانزعاج الذي يلحق المتواجد فمن ضعف حاله عن تحمل الوارد، وذلك لازدحام انوار اللطائف، واسرار العوارف حول باب القلب الذي هو بيت الرب(۱) فيلحقه دهش في جوانحه، فيعبث بجوارحه، ويستريح إلى الصعقة، والشهقة لغلبة وجده وقوة وارده، واكثر ما يكون هذه الحالات لأمل البدايات، واما أهل النهايات فالغالب عليهم السكون والثبوت لانشراح صدورهم، واتساع قلوبهم للوارد عليهم، والنازل لديهم، فهم في سكونهم متحركون، وفي ثبوتهم متغلفلون كما قيل لابي القاسم الخبير: ما لنا لا نراك تتحرك عند السماع حال الاجتماع فقال: ووترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمزً من المسحاب، (۱). وقال بعض ارباب البشارات: العارف من يسمع الطف الإشارات من اكثف العبادات.

روي أن علي بن أبي طالب ـ كرم ألله وجهه \_ سمع صُوت الناقوس فقال الأصحابه: أتدرون ما يقول؟ قالوا: لا، قال: يقول سبحان ألله حقًا حقًا، إن المولى صمد يبقى.

ودخل ابوعثمان المغربي (٢) وواحد يسقي الماء من بئر على بكره فتواجد هناك، فقيل له في ذلك، فقال: إنها تقول: الله الله، أي ليس في الكرن سواه، وقال ابوعثمان المغربي: من ادعى السماع ولم يسمع صوت الطيور، وصرير الباب، وتخفيق الرياح فهو مفتر بدعي مغتر، ولد در من قال: وكل ناطقة في الكرن تطربني.

ومر الشبلي يومًا بنقاعي فسمعه يقول: ما بقي إلا واحد فصاح وقال: هل كان إلا واحد، وحكى أن بعض الصوفية سمع رجلًا يطوف وينادي باسمه فقط وغشى عليه، فلما أفاق قبل له في ذلك فقال: سمعته يقول: اسم ترى يدي<sup>(1)</sup>، وجرى لغيم مثله أيضًا، فقال سمعته يقول: الساعة ترى برى، فكان الأول كان في مقام المجاهدة والآخر في حالة المشاهدة.

بالحرب، وما تقرب إلى عبدي بشيء احب إلى مما افترضت عليه، ومايزال عبدي يتقرب إلى
بالنوافل حتى احبه، فإذا احببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده
التي يبطش بها، ورجله التي يعشي بها، وإن سالني لاعطينه، ولئن استعاذني لاعيذنه، وما
ترددت عن شيء انا فاعله ترددي عن نفس عبدي المؤمن يكره الموت، وانا اكره مساءته،.

 <sup>(</sup>١) هذا الكلام منتزع من معنى الحديث الشريف (ما وسعني أرضي ولا سمائي ولكن وسعني قلب عبد مؤمن).

<sup>(</sup>٢) سورة النمل آية ٨٨.

 <sup>(</sup>٣) من البوعثمان سعيد بن سلام المغربي، واحد عصره لم يرصف مثله قبله، مات بنيسابور سنة ٣٧٣ هـ، راجم الرسالة القشيرة ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٤) هذا النص مروى عند الغزالي في كتاب السماع من إحياء علوم الدين ٢٨٢/٢.

وقد سمع بعضهم قائلًا يقول: الخيار عشرة بحبه، فغلبه الوجد هنالك، فسئل عن ذلك فقال: إذا كان الخيار عشرة بحبه، فما قيمة الأشرار في مقام المحبة.

وحكى عن بعض المشايخ أنه قال: رأيت أبا العباس الخضر عليه السلام في المنام فقلت: ما تقول في هذا السماع الذي اختلف اصحابنا ووقع فيه النزاع؟ فقال: هو الزلال الصغار الذي لا يثبت عليه أقدام العلماء الاقوياء(١٠).

وحكى حماد الدينوري أنه قال: رايت (أ) رسول اش، ﷺ، في النوم فقلت: يا رسول اش، مل تنكر من هذا السماع شيئًا؟ قال: لا ولكن قل لهم يفتتحون قبله بالقرآن ويختتمون بعده بالقرآن، وفيه إشارة خفية وبشارة جلية انهم يحفظون فيما بينهما أو يكفّر عنهم ما وقم في أثنائهما (أ).

• والحاصل(1): أن السماع ينقسم إلى ثلاثة أقسام: -

منه ما هو الحرام: وهو لاكثر الانام لاسيما من الشبان والعوام ممن غلبت عليهم شهـواتهم، وتمكنت فيهم لذاتهم (٤)، وملكهم حب الدنيا حتى تركوا محبة المولى والدار الاخرى، واللذات العقبى، وتكدرت مواطنهم وحالاتهم، وفسدت مقاصدهم ونياتهم، فلا يحرك السماع منهم إلا ما هو الغالب عليهم وعلى قلوبهم من الصفات المذمومة المكتومة لديهم كما قبل: كل إناء يرشح بما فيه، وقد قال تعالى: ﴿وَاشَ مَحْرِجَ مَا كُنْتُم تَكْتُمُونَ﴾، (٥)

<sup>(</sup>١) هذا النص مذكور في إحياء علوم الدين للغزالي ٢/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) فيما يتعلق برؤيا النبي، ﷺ، من رآني في المنام فقد رآني فإن الشيطان لا يتمثل بي، رواه البخاري والترمذي واحمد، وحديث آخر: من رآني فقد راى الحق فإن الشيطان لا يتزيا بي، رواه الشيخان واحمد بن حنبل عن طريق تتادة. وحديث آخر: من رآني في البلامة فسيراني في البقظة ولا يتمثل الشيطان بي، رواه الشيخان وابوداود عن أبي هريرة.. إلخ، فيض القدير ١٣٠/١٣٠، ١٣٢ للعلامة المناوى.

<sup>(</sup>٣) ضمير التثنية عائد على قراءة القرآن في أول المجلس وآخره.

<sup>(</sup>٤) سبق أن ابن رجب قال: اعلم أن الغناء على ثلاثة أنسام، وذكر منهما قسمين: القسم الأول: الساذج بغير آلة، والقسم الثاني: الغناء بالأوتار وسائر المزامير، فاين هو القسم الثالث، لعل ابن رجب سوف يذكره تحت عنوان (والحاصل أن السماع)..

 <sup>(</sup>٥) هذا تحريم مطلق من غير تصنيف إذ أنه حكم سابق أن السماع الساذج لا خُرمة فيه، إذن:
 المقصود هذا هو نوع خاص من السماع المصاحب الآلات اللهو والكلمات المهيجة.

 <sup>(</sup>١) نص الآية الكريمة: ﴿وَإِنْ قَتَلَتُم نَفْسًا فَادَارَءَتُم فَيِهَا وَانْهُ مَخْرِج مَا كَنَتُم تَكْتُمُونَ ﴾ البقرة آية ٧٢.

وقال أبوسليمان الداراني(١): الصنوت الحسن لا يدخل في القلب شيئًا إنما يحرك من القلب ما فيه لاسيما في زماننا هذا مع تكدر أحوالنا وفساد أعمالنا وكساد أقوالنا، فنسأل الله العافية في مآلنا.

ـ ومنه ما هو المباح: وهو لمن لاحظ له الالتذاذ بمجرد الصوت الحسن واستدعاء السرور والفرح المستحسن كمن يتذكر به غائبًا أو مينًا صاحبًا، فيثير حزنه، فيتروح بما يسمعه، وكذا إذا وجد المًا وأحس همًّا وغمًّا ونحو ذلك، فيحصل له نوع فرح هنالك.

ـ ومنه مندوب: وهو لمن غلب حب الله عليه، والشوق إليه فلا يحرك السماع منه إلا الصفات الحميدة، والحالات السعيدة، ويستدعي المقامات العلية (٢) والكرامات السنية، والمواردات الإلهية والمواهب اللدنية.

فقد روي عن عون بن عبدالله؟): ما من جارية له حسنة الصبوت فتغني بصبوت حزين حتى يبكى ــ رضى الله عنه ــ

قال ابن مهدي: ما كان بالعراق احد اعلم بالسنّة من عون بن عبدالله، وقال خارجة بن مصعب: صحبت عون بن عبدالله أربعًا وعشرين سنة فما أعلم أن الملائكة كتبت عليه خطيشة، وما غضب قط، وكان إذا أغضبه أحد قال له: بارك الله فيك، ونادته أمه يومًا فأجابها بأعلى صوبة، فأعتق من أجل ذلك رقبتن، وكان لا يكرى دوره من المسلمين خشية أن يردعهم عند طلب الأجرة، ولا شتم أحدًا قط لا خادمًا ولا شيئًا.

وروي عن مسلم العباداني قال: قدم علينا صالح المرى، وعتبة الغلام، وعبد الواحد بن

 <sup>(</sup>۱) هو أبوسليمان عبدالرحمن بن عطية الداراني، نسبة إلى داران قرية من قرى دمشق، مات سنة
 ۲۱۵ هـ، راجع الرسالة القشيرة ۱۰۰/۱.

<sup>(</sup>٢) المقصود بالمقام عند المتصوفة: ما يتحقق به الصبر بعنائلته من الآداب مما يتوصل إليه بنوع تصرف، ويتحقق به بضرب تطلب ومقاساة تكلف، وشرطه: أن لا يرتقي من مقام إلى مقام آخر ما لم يستوف أحكام ذلك المقام، راجع الرسالة القشيرية ٢/ ٢٢٤/.

<sup>(</sup>٣) عون بن عبدالله بن عتبة بن مسعود الهذلي ابوعبدالله الكوني، روى عن ابيه وعمه مرسلاً، ويقال ان روايته عن الصحابة مرسلة، راجع تهذيب التهذيب لابن حجر ١٧١/، ١٧٢، قال في السان الميزان للإمام الحافظ شهاب الدين ابوالفضل احمد بن حجر العسقلاني ٢٨٧/٤ وما بعدها: عون بن عبدالله بن عمرو الافريقي غلط في اسمه بعض الرواة فهو غير الذي عندنا، اما صاحب كتاب منتاح السعادة فقد ذكر عون بن عبدالله فقط، وهو يستشهد بكلامه في تقريظ تقسير محمد بن كعب النوظي فقال: قال عون بن عبدالله: ما رأيت احدًا علم بتاويل القرآن من القرظي.

زيد، ومسلم الاسواري، فنزلوا على الساحل، فهيأت لهم ذات يوم طعامًا ودعوتهم إليه، فجاعوا فلما وضعت الطعام بين أيديهم إذا قائلًا يقول رافعًا صبوته:

ويلهيك عن دار الخلود مطاعم ولذة نفس حبها غير نافع قال: فصاح عتبة الغلام صيحة خر مغشيًا عليه وبكى القوم فرفعنا الطعام وما ذاقوا منه لقمة، قالوا: ويستعمل في السماع ثلاث خصال:

- يسقط الخلق عن شره.
- ويشتغل لسانه بذكره وجارحة قلبه بفكره.
- و ويحمل الكلام في مقام المرام: ان من سمع فظهرت صفات نفسه، وحصرت حكايات غده واسسه، وذكرته حظوظ دنياه، واستشار بسماعه وسواس هواه، واشغلته عن ذكر مولاه، والاستعداد لزاد عقباه، فالسماع عليه حرام، ومن سمع فظهر له ذكر ربه، وخوف ذنبه، وتذكر آخرته، وتأمل بداته وعاقبته، فانتج له ذلك شوقًا إلى الله، وخوفًا من مولاه، ورجاء بوعده، وحذرًا من وعيده، فسماعه ذكر من الأذكار، مكتوب في صحائف الأبرار، والله اعلم بحقائق الأسرار، ودقائق الأخبار، وقد قبل لا يصلح السماع إلا لمن له نفس ميئة، وقلب حي، فنفسه ذبحت بسيف المجاهدة، وقلبه حي بنور المشاهدة، (۱) وقد قال تعالى: ﴿إِن فِي ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو القي السمع وهو شهيد ﴾(۱) هذا كله إذا لم يكن له هناك منكر من القول والفعل، وإلا فقد قال العلامة البزدوي(۱) في فتاويه: إن القول والرقص الذي يفعله الصوفية في زماننا حرام لا يجوز القصد ولا الجلرس إليه، والغناء والمراصر سواء ثم قال: وجوزه أهل التصوف، واحتجوا بفعل المشايخ من قبلهم قال:

<sup>(</sup>١) لابد أن نفرق هنا بين مقامين: مقام الغناء غير البريء الذي يردده العامة للتلهي والعبث ومقام السماع المساعد على التجرد من الهوى والتقرب إلى الله سبحانه وتعالى، اما الأولى: فهو الذي يخضع لقضايا الغقه من حيث الحل والحرمة والندب وهو محل مناقشة الفقهاء، وإما الثاني فكلامه وتعبيراته ووسائله بعيدة عن المجون والهوى فلا يتطق به بحث لانه سوف يكون من الحلال المباح إذا وضعناه في دائرة الإعمال الفقهية... وإلله عز وجل اعلم.

<sup>(</sup>٢) سورة ق آية (٢٧).

<sup>(</sup>٣) هو علي بن محمد بن الحسين بن عبدالكريم بن موسى بن عيسى بن مجاهد ابوالحسن فخر الإسلام البردوي الفقيه بما وراء النهر صاحب الطريقة على مذهب أبي حنيفة توفى يوم الخميس الخامس من رجب سنة ٤٨٧ هـ، راجع تاج التراجم ٣١/٣٠ والفوائد البهية ص ١٣٤، ١٢٥، ومفتاح السعادة ومصباح السعادة ١٨٤/٢ هـ ١٨٥.

وعندي ان ما فعله اولك غير ما يفعله هؤلاء، فإن في زمنهم ربما كان ينشد شعر فيه معنى يوافق احوالهم، فمن كان له قلب رقيق إذا سمع كلمة يوافق حاله او تدله على امر هو فيه ربما يغش على عقله، فيقوم من غير اختيار ويخرج منه حركات اضطرارية وذلك مما لا يستبعد ان يكون جائزًا مما لا يؤاخذ به، ولا يظن بمشايخ السلف أنهم فعلوا مثل ما يفعل الهل زماننا.

وقال الاستاذ نجم الدين عمر النسفي المعروف بابي حفص الكبير في فتاويه: إن سما ع الغناء والضرب بالدف والتصفيق والرقص وتعزيق الثياب الذي تفعله المتصوفة وغيرهم لا يعرف بمثل هذا في الشرع جوازه وهو محظور شرعًا، وهو من الملامي التي توجب القدح في العدالة.. انتهى.

وقد ورد النهي عن الغناء والاستماع إلى الغناء كما رواه الطبراني بسند ضعيف عن ابن عمر، وأخرج الخطيب بسند ضعيف أيضًا عن على أنه عليه السلام ونهى عن ضرب الدف ولعب الصنخ وضرب الزمارة،(١).

وقد نقل الإمام القرطبي(٢) أن أول من أحدث الرقص والتواجد أصحاب السامري ١

<sup>(</sup>١) رواه الخطيب البغدادي في التاريخ وهو الحافظ احمد بن علي بن ثابت ابوبكر البغدادي الفقيه الشافعي، قال ابن السمعاني: كان مهاباً موقراً، ثقة حجة حسن الخط، كثير الضبط، مات سنة ٢٦٦ هـ ببغداد، ودرجة الحديث ضعيف، قال الشيخ الناوي في شرح الجامع الصغير: سئل جدي شيخ الإسلام قاضي القضاة محيي الدين يحيى الناوي - رحمه الله تعالى - عن جماعة يجتمعون يضربون بالدفوف المشتملة على الصراصير النحاس والمزامير وآلات الطرب فما يجب عليهم إذا اعتقدوا حله أو تحريمه، وما يجب على من حضره وهو يعتقد بالتحريم ولم ينكره، وهل لكل مسلم الإنكار عليهم والتعرض لمنعهم، ومل يثاب ولي الأمر على منعهم، فأجاب بما نصه: أما الأوتال فؤنهم يُعنون منها ويأثم الفاعل والحاضر والقادر على الإنكار ولم ينكر، ويثاب ولي الأمر على منعهم، وفي الحديث اسماعيل بن عباس وعبدالله بن ميمون القداح وكلاهما متروك الحديث، راجع فيض القدير شرح الجامع الصغير ۲۳٤/۲ ٢٤/٢٢

<sup>(</sup>٢) قال القرطبي: قوله تعالى: ﴿وَوَمِنَ النَّاسُ مِنْ يَشْتَرِي لَهُو الحديث ﴾ لهر الحديث من الغناء وهو معنوع بالكتاب والسنة والتقدير، قلت: هذه إحدى الآيات الثلاث التي استدل بها العلماء على كرامة الغناء والمنع منه، والآية الثانية قوله تعالى: ﴿وَانَتُم سامدون ﴾. قال ابن عباس: هو الغناء بالحميرية، اسمدي لنا أي غني لنا، والآية الثالثة: ﴿وَاستَفْرَزُ مِنْ استَطعت منهم بصوتك ﴾ قال مجاهد: الغناء والمزامي، رواه الترمذي عن أبي أمامة: «لا تبيعوا القينات ولا تشترومن ولا تعلموهن ولا خير في تجارة فيهن وثمنهن حرام،.. قال أبوعيسى: هذا حديث غريب إنما يروى من حديث =

اتَّضَدُ لهم عجلًا جسدًا له خوار، قاموا يرقصون حوله، وذكر بعض شراح الرسالة من المالكية كلامًا جامعًا لمذاهب الاثمة الأربعة فقال:

- قالت الحنفية: أن الحصير الذي رقصوا عليه لا يصلى عليه حتى يغسل.

\_ وقالت المالكية: من حضر هذا السماع المعهود يصير فاسقًا وإن اعتقد حله صار مرتدًا.

\_ وقالت الشافعية: يجب على ولاة الأمور ردعهم.

\_ وقالت الحنابلة: إن الشاهد إذا حضر معهم سقطت عدالته.. انتهى،

- القاسم عن أبي أمامة، والقاسم ثقة، وعلي بن يزيد يضعف في الحديث، قلت: هذا أعلى ما قبل في هذه الآية، وحلف على ذلك أبن مسعود باش الذي لا إله إلا هو ثلاث مرات أنه الغناء، روى سعيد بن جبير عن أبي الصبياء البكري قال: سنل عبدالله بن مسعود عن قوله تعالى: ﴿وَوَمَنَ النّفُ مِن يَشْتَرِي لَهُو الحديثُ ﴾ .. فقال: سنل عبدالله بن مسعود عن قوله تعالى: ﴿وَوَمَنُ وَمِن ابن عمر أنه الغناء، وكذلك قال عكرة وميمون بن مهران ومكحول، وروي شعبة وسفيان عن الحكم وحماد عن إبراهيم قال: قال عبدالله بن مسعود: الغناء ينبت النفاق في القلب، وقال مجاهد: وزاد إن لهو الحديث في الآية الإستماع إلى الغناء وإلى مثله من الباطل، وقال الحسن: لهو الحديث المازف والغناء، وقال أبن القاسم: سالت مالكًا عنه فقال: فماذا بعد الحق إلا الضلال، وترجم البخري باب كل لهو باطل إذا شغل عن طاعة ألله، وقيل: كان النضر بن الحارث يشتري المغنيات فلا يظفر بناحد بريد الإسلام إلا انطاق به إلى قيئة فيقول: أطعميه واسقيه وغنيه، والاظهر إن لهو الحديث هو الغناء، ثم تكلم القرطبي عن مسائتين: \_
- الأولى: الفناء المعتاد عند المستهرين به الذي يحرك النفس ويبعثها على الهوى والمجون والغزل، فهذا النوع إذا كان في شعو يشبب فيه بذكر النساء ووصف محاسنهن لا يختلف في تحريمه لأنه اللهو والفناء المذموم بالاتفاق، اما ما سلم من ذلك فيجوز القليل منه في أوقات الفرح كالعرس والعيد، وعند التنشيط على الإعمال الشاقة كما كان في حفر الخندق، وحدو أنجشة وسلمة بن الاكوع.
- الثانية: فهي الاستغال بالغناء على الدوام، فقد قال القرطبي هذا سفه ترد به الشهادة ثم نقل القرطبي آراء العلماء فقال: أما مالك بن أنس فإنه نهى عن الغناء وعن استماعه وهو مذهب سائر أهل الكوفة والبصرة لا خلاف في كراهية ذلك والمنع منه، وأما مذهب الشافعي فالغناء مكروه ويشبه الباطل.. إلخ راجع ٢٠/٥١، ٥٠ من تفسير القرطبي (سورة لقمان) طبعة وزارة الثقافة بمصر.

أما قول ابن رجب أن القرطبي ذكر: أن أول من أحدث الرقص والتواجد أصحاب السامري لما اتخذ لهم عجلاً جسدا له خوار.. رجعتُ إلى مظان هذا النص في تفسير سورة طه عند تفسير هذه الآية فلم أقف عليها، وفي تفسير سورة الإسراء في قوله تعالى: ﴿وَاستَعْوَرُ ﴾ في المجلد العاشر ص ٢٩ أحال إلى تفسير لهو الحديث في سورة لقمان الذي نقلته سالغًا وليس فيهما هذا النص. والحق أن المسالة مختلف فيها بين العلماء والمشايخ الصلحاء والاحتياط في عدم التكفير لمستحلًه لقوله عليه السلام: «ادرعوا الحدود بالشبهات وقال الشافعي: «إن الله لا يعذب على فعل اختلف العلماء فيه، وقد قال العلامة كمال الدين الدميري (٢٠): السماع على الصورة المعهودة منكر وضلالة، واستماع الدف والسبابة حرام، وقد قال جماعة من العلماء بتحريمه ولم يقل الشافعي بإباحته، ومن زعم أنه يزيد في الذوق فهو جاهل أو شيطان، وسئل الإمام مالك عن أهل الرقص من العوام على الطار والمزمار قال: أهم مجانين، قالوا: لا، قال: سحقًا سحقًا، إنهم في النار. ولله در من قال:

لم يشرع المصطفى الهادي لامته فعل المكاء ولا رقصا وتصفيقًا لو أن قلب الفتى للرقص يصلحه لاصبح القرد قطب الغوث تحقيقًا

و ما أبعد من استدل على إباحة الرقص المعروف بالنقص بما ورد أنه عليه السلام قال لزيد بن حارثة: «أنت مولانا فحجل» وقال لجعفر بن أبي طالب «أشبهت خلقي وخلقي فحجل» وقال لعلى: «أنت منى وأنا منك فحجل» ومعنى الحجل: أن يرفع إحدى رجليه.

وأما ما نقل عن عبداش بن جعفر ومعاوية وعطاء والشعبي وغيهم من السلف أنهم سمعوا العود والأوتار فمحمول على عدم بلوغ النهي (٦) إليهم من الآثار والأخبار، أو كان ذلك باجتهاد منهم مخالف لاجتهاد غيهم واختلاف الأمة رحمة، والعبرة بعموم الأمة لقوله عليه السلام: «لا تجتمع أمتي على الضلالة، ومن شد شد في النار فعليكم بالسواد

<sup>(</sup>١) نص الحديث: «ادرءوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم، فإن وجدتم للمسلم مخرجًا فخلوا سبيله، فإن الإمام لأن يخطىء في العقو خير من أن يخطىء في العقوبة»، رواه الحاكم والترمذي والبيهقي عن عائشة.

حديث آخر: «ادرموا الحدود بالشبهات، واقبلوا الكرام عثراتهم إلا في حد من حدود الله تعالى» ابن عدى في الكامل، حديث حسن.

وحديث آخر: «ا**دفعوا الحدود** عن عباد الله ما وجدتم لها مدفعًا، عن ابي مريرة، رواه ابن ماجه، حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن موسى بن عيسى بن علي الدميري الشافعي أبوالبقاء كمال الدين من أهل دميرة، كانت له في الازهر حلقة خاصة، وأقام بمكة والمدينة، راجع الترجمة في كشف الظنون ١٩٦٦/١، الأعلام للزيكل ١١٨٨/٧.

<sup>(</sup>٢) وهذا فيه نظر سبق التنويه إليه فيما سبق من التعليق.

الإعظم»(¹) والله سبحانه أعلم.

قال سبهـل بن عبداش التُستُري (<sup>۲)</sup>: كل وجه لا يشهد له الكتاب والسنَّة فهو باطل، والسماع من له قدم بحسب حفظ الضعفاء عنه.

وقد قال الجنيد: رايت إبليس في النوم فقلت له: هل تظفر من أصحابنا بشيء؟ قال: نعم في وقتين: وقت السماع ووقت النظر فإني أدخل عليهم به، فقال بعض الشنيوخ: لو رأيته لقلت ما أحمقك، من يسمع منه إذا سمع وينظر إليه إذا نظر كيف يظفر به، قال الجنيد: صدقت، ولا يخفى أن الجمع بين الشريعة والحقيقة هو مرتبة أهل الكمال في الطريقة فلا يليق أمثال ذلك لمناصب الأكابر والقدوة هنالك، فإن مباحات العوام سيئات الابرار، وحسنات الأبرار سيئات المقربين الأحرار.

وحاصل الكلام المنقول عن المسايخ الكرام والعلماء الأعلام في السماع أنه أباحه من لا ينبغي لنا الاعتراض عليه، وأنكره من يرجع في الفتوى الشرعية إليه، ثم اعلم أن ما يفعله بعض المنتسبين إلى المسايخ المتقدمين من الجمع بين الذكر والسبابة والدف والتصفيق والترقيص فمنكر عظيم في هذا الزمان (٢) يجب إنكاره لمن قدر عليه، إما باليد واللسان أو بالجنان، وذلك أضعف الإيمان، فنسأل أنه العفو والعافية وحسن الخاتمة، وحصول الغفران، ووصول الرضوان، وسلام على المرسلين، والحمد ش رب العالمين.

Strate Budden to B Land Live

<sup>(</sup>١) روى ابن ماجه احدى روايات هذا الحديث متعدد الالفاظ ضعيف السند كما قال العراقي في الجزء الثامن من حديث رقم ٢٩٥٠، حدثنا عباس بن عثمان الدمشقي، حدثنا الوليد بن مسلم، حدثنا معان بن رفاعة السلامي، حدثني ابوخلف الاعمى قال: سمعت انس بن مالك يقول: سمعت رسول اش، ﷺ، يقول: «إن امتي لا تجتمع على ضلالة، فإذا رايتم اختلافًا فعليكم بالسواد الاعظم، والحديث مروى من طرق الحرى وفيها كلها نظر.

 <sup>(</sup>٢) هو سهل بن عبدالله التستري، صوفي في أخذ عن الأكابر طبقة عن طبقة، والتقى بذي النون
 المحري، توفي سنة ١٨٣ هـ وقيل سنة ٢٧٣ هـ راجع ١٠٤/ من الرسالة القشيرية.

 <sup>(</sup>٣) إذن .. لو نظر ابن رجب – رحمه الله تعالى – إلى زماننا هذا وما فيه من المنكرات والبدع ماذا قال..؟
 وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## ملحق خاص بالإمام الغزالي عن آداب السماع والوجد

عقد الإمام الغزالي في كتابه إحياء علوم الدين كتابًا عن آداب السماع والوجد وهو الكتاب الثامن من ربع العادات، وموجز ما قاله الإمام الغزالي انه وضح أدلة القائلين بالإباحة وأدلة القائلين بالتحريم.

أولاً: -

## أدلة القائلين بالإباحة: -

إن قول القائل السماع حرام معناه أن الله تعالى يعاقب عليه، وهذا أمر لا يعرف بمجرد العقل، بل بالسمع ومعرفة الشرعيات محصورة في النص أو القياس على المنصوص، وأعني بالنص ما أظهره، ﷺ، بقوله أو فعله، وبالقياس: المعنى المفهوم من الفاظه وأفعاله، فإن لم يكن فيه نص ولم يستقم فيه قياس على منصوص \_ الحكم المذكور \_ بطل القول بتحريمه وبقي فعلاً لا حرج فيه كسائر المباحات، ولا يدل على تحريم السماع نص ولا قياس، ويتضع ذلك في جوابنا على أدلة المائلين إلى التحريم، ومهما تم الجواب عن أدلتهم كان ذلك مسلكًا كافيًا في أثبات هذا الغرض ونقول: قد دل النص والقياس جميعًا على إباحته.

اما القياس فهو أن الغناء اجتمعت فيه معالم ينبغي أن يبحث عن أفرادها ثم عن مجموعها فإن فيه سماع صوت طيب موزون مفهوم المعنى، محرك للقلب، فالوصف الأعم أنه صوت طيب، ثم الطيب ينقسم إلى الموزون وغيره، والموزون ينقسم إلى المفهوم كالأشعار وإلى غير مفهوم كأصوات الجمادات وسائر الحيوانات.

- \* اما سماع الصوت الطيب من حيث أنه طيب فلا ينبغي أن يحرم، بل هو حلال بالنص والقياس:
- اما القياس: فهو أن يرجع إلى تلذذ حاسة السمع بإدراك ما هو مخصوص به، وللإنسان عقل وخمس حواس، ولكل حاسة إدراك، وفي مدركات تلك الحاسة ما يستلذ، فلذة النظر في المبصرات الجميلة كالخضرة والماء الجاري والوجه الحسن، وبالجملة سائر الألوان الجميلة وهي في مقابلة ما يكره من الألوان للكدرة القبيحة، وللشم الروائح الطيبة وهي في مقابلة الأنتان المستكرهة، وللذوق الطعوم اللذيذة كالدسومة والحلاوة والحموضة، وهي في مقابلة المرارة المستبشعة، وللمس لذة اللين والنعومة والملاصمة وهي في مقابلة المرارة المستبشعة، وللعمل لذة اللي والنعومة والملاصمة وهي في مقابلة الجهل والبلادة،

فكذلك الأصوات المدركة بالسمع تنقسم إلى مستلذة كصوت العنادل والمزامير، ومستكره كنهيق الحمير، فما أظهر قياس هذه الحاسة ولذتها على سائر الحواس ولذتها.

وإما النص: ففي الحديث الشريف مما بعث الله نبيًا إلا حسن الصوت، وقال، ﷺ، في
مدح أبي موسى الأشعري: ولقد أعطي مزمارًا من مزامير آل داود، وقال الله تعالى: ﴿إِن
الأصوات لصوت الحمير﴾..

قال الغزالي: ولو جاز أن يقال إنما أبيح ذلك بشرط أن يكون في القرآن للزمه أن يحرم صوت العندليب لأنه ليس من القرآن، وإذا جاز سماع صوت غُفل لا معنى له فلم لا يجوز سماع صوت يسمع منه الحكمة والمعانى الصحيحة؟.

- اما النظر في الصوت الطيب المنظوم، فإن الوزن وراء الحسن، فكم من صوت حسن خارج عن الوزن، وكم من صوت موزون غير مستطاب، والأصوات الموزونة باعتبار مخارجها ثلاثة: \_\_
  - ١ \_ فإنها إما أن تخرج من جماد كصوت المزامير والأوتار والطبل وغيرها.
- ٢ وإما أن تخرج من حنجرة حيوان، وذلك الحيوان إما إنسان أو غير إنسان، فهي مع طيبها موزونة متناسقة، والأصل في الأصوات حناجر الحيوانات، وإنما وضعت الزامير على أصوات الحناجر وهي تشبيه للصفة بالخلقة، فسماع هذه الأصوات يستحيل أن يحرم لكونها طيبة أو موزؤنة، فليس هناك من يذهب إلى تحريم صوت العندليب، ولا فرق بين حنجرة وحنجرة، ولا بين جماد أو حيوان، فينبغي أن يقاس على صوت العندليب الأصوات الخارجة من سائر الأجسام باختيار الآدمي من حلقة أو من الطبل والدف، ولا يستثنى من هذه إلا الملاهي والاوتار والمزامير التي ورد الشرع بالمنع منها مثل حديث البخاري من حديث أبي عامر وأبي مالك الاشعري: طبكونن من أمتي أقوام يستحلون الخز والحرير والمعازف، وهذا التحريم لا للذتها، إذ لو كان لذلك لقيس عليها كل ما يتلذذ بها الإنسان، وحرمت الخمر واقتضت ضراوة الناس لها المبالغة في الفطام عنها حتى انتهى الأمر في الابتداء إلى كسر الدنان محرم معها ما هو شعار أهل الشرب وهو الأوتار والمزامير فقط.
- ٣ ـ اما الموزون والمفهوم: هو الشعر وذلك لا يخرج إلا من حنجرة الإنسان فيقطع إباحة ذلك لانه ما زاد إلا كونه مفهومًا، والكلام المفهوم غير حرام، والصوت الطيب الموزون غير حرام، فإذا لم يحرم الأحاد فمن اين يحرم الجموع (اللفظ، الصوت، الوزن) نعم!! ينظر فيما يفهم منه فإن كان فيه أمر محظور حرم نثره ونظمه، وحرم النطق

به سواء كان بالحان أو لم يكن، والحق فيه ما قاله الإمام الشافعي - رحمه الله -:
الشعر كلام فحسنه حسن وقبيحه قبيح، ومهما جاز إنشاد الشعر بغير صوب
والحان، جاز إنشاده مع الالحان، فإن إفراد المباحات إذا اجتمعت كان ذلك
المجموع مباحًا، ومهما انضم مباح إلى مباح لم يحرم إلا إذا تضمن المجموع
محظورًا لا تتضمنه الاحاد، وليس هنا محظور بل كيف ينكر إنشاد الشعر وقد أنشد
بين يدي رسول الله، ﷺ، ، »، وقال عليه الصلاة والسلام: وإن من الشعر لحكمه»
رواه البخاري، واحاديث رواية الشعر بين يدي الرسول، ﷺ، متفق عليها عند
مسلم والبخاري.

ففي الصحيصين عن عائشة - رضي الله عنها - انها قالت: لما قدم الرسول، ﷺ، المدينة، وعك أبوبكر وبلال - رضي الله عنهما - وكان بها وباء فقلت: يا أبت كيف تجدك؟ ويا بلال كيف تجدك؟ فكان أبوبكر - رضى الله عنه - إذا أخذته الحمى يقول:

كل امـرىء مصـبح في اهـله والمـوت ادنـى من شراك نعـله وكان بلال إذا اقلعت عنه الحمى يرفع عقيرته ويقول:

الا ليت شعري هل ابيتن ليلة بواد وحولي إذخر وجليل وهل اردن يومًا مياه مجنة وهل يبدون لي شامة وطفيل قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ فاخبرت بذلك رسول الله، ﷺ، فقال: «اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا مكة او الشد».

ويقول الغزالي: لقد كان رسول اش، 歲، ينقل اللبنة مع القوم في المسجد ويقول: هذا الحـمال لا حمال خيبر هذا ابر ربنا واطهر وفي مرة اخرى قال، 歲،:

لا هم إلا عيش الأخرة فارحم الانصار والمهاجرة وعن عمرو بن الشريد عن أبيه قال: انشدت رسول الله، ﷺ، مائة قافية من قول أمية بن أبي الصلت، كل ذلك يقول: «مية.. هية» ثم قال: «إن كاد في شعره ليسلم». الحديث رواه مسلم كما قال العراقي، وعن أنس ـ رضي الله عنه: «أن النبي، ﷺ، كان يحدى له في السفر، وأن أنجشة كان يحدو بالنساء والبراء بن مالك كان يحدو بالرجال، فقال رسول الله، ﷺ، «يا أنجشة رويدك سوقك بالقوارير، وحديث أنجشه رواه البخاري رمسلم.

قال الغزالي: ولم يزل الحداء وراء الجمال من عادة العرب في زمن رسول الله، ﷺ،

والصحابة (رضوان الله عليهم) وما هو إلا أشعار تؤدى بأصوات طبية، والحان موزونة، ولم ينقل عن أحد من الصحابة إنكاره.

- وأما النظر فيه من حيث أنه محرك للقلب ومهيج لما هو الغالب عليه فأقول: شعر وجل سر في مناسبة النغمات الموزونة للأرواح حتى أنها لتؤثر فيها تأثيرًا عجبيًا، فمن الأصوات ما يفرح ومنها ما يحزن، ومنها ما ينرم ومنها ما يضحك ويطرب فهي سبعة مواضع: \_
- الاول: غناء الحجيج وذلك مباح لانها اشعار نظمت في وصف الكعبة والمقام والحطيم وزمزم.
  - الثاني: ما يعتاده الغزاة لتحريض الناس على الغزو وهو أيضًا مباح.
- النااث الرجزيات التي يستعملها الشجعان في وقت اللقاء والغرض منها التشجيع للنفس وللانصار وذلك مباح في كل قتال مباح.
- الرابع: أصوات النياحة ونغماتها وتأثيرها في تهييج الحزن والبكاء وهي قسمان: محمود
   ومدموم.
- \_ فالمذمرم: الحزن على ما فات لقراه تعالى: ﴿لكيلا تاسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا مما آتاكم ﴾.
- \_ أما الحزن المحمود: فهو حزن الإنسان على تقصيره في أمر دينه وبكائه على خطاياه.
- السادس: سماع العشاق تحريكه الشوق وهذا حلال إن كان المشتاق إليه مما يباح وصله
   كمن يعشق زرجته.
- السابع: سماع من أحب أشواشتاق إلى لقائه، فالسماع في حقه مهيج لشوفه، مستخرج منه أحوالاً من المكاشفات والملاحظات لا يحيط الوصف بها ويعرفها من ذاقها وينكرها من كل حسه عن ذوقها.

## ثانئا: \_

أما ما يحرم من السماع: \_

قال الغزالي: فإن قلت فهل له حالة يحرم فيها؟ قلت يحرم بسبب عوارض خمسة: \_

#### • العارض الأول:

أن يكون المسمع امرأة لا يحل النظر إليها وتخشى الفتنة من سماعها.

العارض الثاني: في الآلة وهي المزامير والأوبار وطبل الكربة، فهذه ثلاثة انواع ممنوعة، وما
 عدا ذلك يبقى على أصل الإباحة كالدف والطبل والضرب بالقضيب وسائر الآلات.

#### • العارض الثالث:

في نظم الصوت وهو الشعر، فإن كان فيه شيء من الخنا والفحش، وما هو كذب على الله تعالى وعلى رسوله ، ﷺ، أو على الصحابة ـ رضي الله عنهم ـ وكذا ما في وصف امراة بعينها فإنه لا يجور.

#### • العارض الرابع:

في المستمع وهو أن تكون الشهوة غالبة عليه، وكان في غرة الشباب، فالسماع
 حرام عليه سواء غلب على قلبه حب شخص معين أو لم يغلب.

#### • العارض الخامس:

أن يكون الشخص من عوام الخلق لم يغلب عليه حب الله تعالى، فيكون السماع له محبوبًا، فإذا غلبت عليه الشهوة فيكون في حقه محظورًا.

## أدلة القائلين بتحريم السماع: \_

١ احتجوا بقوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مِن يَشْتَرِي لَهُو الحديث﴾ قال ابن مسعود والحسن البصري والنخعي: أن لهو الحديث هو الغناء، وروت عائشة \_ رضي الله عنها \_: أن النبي، 變، قال: ﴿إِن لله حرم القينة وبيعها وثمنها وتعليمها، قال العراقى: والحديث ضعيف رواه الطبراني.

قال الغزالي: فنقول أما القينة فالمراد بها الجارية تغني للرجال في مجلس الشرب، وقد ذكرنا أن ذلك حرام، أما غناؤها لمالكها فلا يفهم تحريمه من هذا الحديث بدليل ما روي في الصحيحين من غناء الجاريتين في بيت عائشة، وأما شراء لهر الحديث بالدين استبدالاً به ليضلوا عن سبيل ألله فهو حرام مذموم، ولكن ليس النزاع فيه، وليس كل غناء بدلاً عن الدين مشترى به ومُضلاً عن سبيل ألله.

٢ \_ واحتجوا بقرله تعالى: ﴿ أَفْمَنُ هَذَا الْحَدَيْثُ تَعْجِبُونُ وَتَصْحَكُونُ وَلا تَبْكُونُ وَانْتُمُ سامدونَ ﴾. قال ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ هو الغناء بلغة حمير، فنقول ينبغي ان يحرم الضحك وعدم البكاء أيضًا لأن الآية تشتمل عليه.

- ٣ واحتجوا بما روى ابوامامة عنه، ﷺ، انه قال: مما رفع احد صوته بغناء إلا بعث الله له شيطانين على منكبيه يضربان باعقابهما على صدره حتى يمسك، اخرجه ابن ابي الدنيا في ذم الملامي والطبراني في الكبير وهو ضعيف عند العراقي. قال الغزائي: قلنا هذا منزل على بعض انواع الغناء الذي قدمناه وهو الذي يحرك من قلبي ما هو مراد الشيطان.
- ع واحتجوا بما روى عن عقبة بن عامر أن النبي، ﷺ، قال: «كل شيء يلهو به الرجل فهـ و باطل إلا تأديبه فرسه ورميه بقوسه وملاعبته لامراته، قال العراقي: أخرج الحديث أصحاب السنن الأربعة وفيه اضرار، قال الغزالي: قلنا فقوله «باطل» لا يدل على التحريم بل يدل على عدم الفائدة على أن التلهي بالنظر إلى الحبشة خارج عن هذه الثلاثة وليس بحرام.
- ٥ \_ واحتجوا بقول ابن مسعود \_ رضي اش عنهما \_ «الغناء بنبت في القلب النفاق» وزاد بعضهم «كما ينبت الماء البقل» رواه أبوداود والبيهقي مرفوعًا وموقوفًا، قال الغزالي: فنقول قول ابن مسعود \_ رضي اش عنه \_ ينبت النفاق أراد به في حق المغني فإنه في حقم ينبت النفاق، إذ غرضه أن يعرض نفسه على غيره ويروج صوته عليه حتى برغبوا في غنائه وذلك أيضًا لا بوجب تحريمًا.

واما القياس فغاية ما فيه أن القياس على الأوتار وهو لعب وكذلك الدنيا كلها لهو ولعب فينبغي أن يكون مباحًا لكن لا ينبغي أن يستكثر منه كما لا يستكثر من الدواء، وأش أعلم بالصواب.

ثم ذكر الإمام الغزالي بعد ذلك بابًا كاملًا تكلم فيه عن آثار السماع وآدابه ولا يتعلق به غرض عندنا، راجع الموضوع برمته من ص ٢٦٨ ـ ص ٢٨٧ الجزء الثاني من كتاب إحياء علوم الدين /طبعة دار المعرفة/ بيروت.. وآخر دعوانا ان الحمد شرب العالمين.

## المراجع المراجع المراجع

هناك عدة طرق لتنظيم المراجع، ولكني سأختار ذكر المرجع حسب وروده في البحث:

- ١ \_ القرآن الكريم.
- ٢ \_ المعجم الوسيط.
  - ٢ \_ تاريخ بغداد جـ ٢.
- ٤ \_ طبقات الحنابلة جـ ١ لأبي يعلى.
  - ٥ \_ وفيات الأعيان حد ١ لابن خلكان.
- ٦ \_ فتح الباري بشرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني جـ ١٩، ٢١.
  - ٧ \_ الإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر العسقلاني جـ ٢، ٤.
- ٨ ـ موسوعة الفقه الإسلامي / ط المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بالقاهرة جـ ١ ، ٢ .
  - ٩ \_ سنن ابن ماجه جـ ٢.
  - ١٠ \_ تفسير ابن کثير جـ ٣، ٤.
  - ١١ \_ تفسير مجاهد \_ طبعة دولة قطر.
    - ١٢ \_ مسند الإمام أحمد بن حنبل جـ ١، ٢، ٤، ٥ ط المكتب الإسلامي.
      - ١٢ \_ الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي جـ ٥.
      - ١٤ \_ ميزان الاعتدال للذهبي جـ ١، ٢، ٣، ٤.
        - ١٥ \_ تفسير الخازن جـ ٣.
        - ١٦ \_ شذرات الذهب في اخبار من ذهب لابن العماد جـ ١.
        - ١٧ \_ كشف الظنون لحاجي خليفة جـ ١، ٢.
        - ١٨ \_ علوم الحديث ومصطلحه ١ د. صبحي الصالح.
        - ١٩ \_ مفتاح السعادة ومصباح السيادة لأحمد مصطفى جـ ٢.
          - ٢٠ \_ تحفة الاحوذي بشرح جامع الترمذي جـ ٤.
            - ٢١ \_ احياء علوم الدين للغزالي جـ ٢، ٣.
            - ٢٢ \_ السيرة النبوية لابن هشام جـ ٤.
              - ٢٢ \_ امتاع الاسماع للمقريزي.
              - ٢٤ \_ البداية والنهاية لابن كثير جـ ١٠.
        - ٢٥ \_ الرسالة القشيرية / تحقيق د. عبدالحليم محمود، جـ ١.
          - ٢٦ \_ هدية العارفين لإسماعيل باشا البغدادي جـ ٥، ٦.

## \* مسألة السماع لابن رجب الحنبلي\*

٢٧ \_ الاعلام للزركلي جـ ٥، ٧.

٢٨ \_ الفتاوى الهندية جـ ٣.

٢٩ \_ فيض القدير للمناوى جـ ٦.

.٢ \_ تهذيب التهذيب لابن حجر حـ ٨.

٢١ \_ لسان الميزان لابن حجر جـ ٤.

٢٢ \_ الفوائد البهية.

٢٢ \_ تاج التراجم جـ ٢٠.

٢٤ \_ تفسير القرطبي جـ ١٠، ١٤.

تــم بحمـد اش

## تدريس الفقه لطلاب كلية الطب ومدى الحاجة إليه قضية المناقشة،

الدكتور/ محمد عابد باخطمة \*

#### المقدم\_ة:

إن الحياة كلها يجب أن تكون شعالى، ولا يمكن أن تكون الحياة شعالى إلا إن التبعنا الشرع الحنيف في الأمور كلها، وإلا أصبحنا كمن يبتغي بالعمل السيىء الوصول إلى درجات الصالحين ولأن الطب هو أحد نواحي الحياة فرجب أن تنطبق عليه الأحكام الشرعية، ولأن المرض أحد عوارض الحياة فوجب أن تنطبق عليه الأحكام الشرعية، وقس على ذلك الدواء.. والعلاج وكل ما يتعلق بالطب والمريض.

وحتى لا يكون العلاج بأسلوب غير شرعي (حيث أن حفظ الدين هو مقصد الشريعة الأول وهو مقدم على حفظ النفس)، فقد وجب على الطبيب أن يكون ملمًا بالأحكام الشرعية التي تخصه وإلا أصبح عرضة للوقوع في أمور غير شرعية اثناء تأديته لعمله، وهما يزيد الأمر صعوبة على الطبيب أنه يتعامل مع حالة استثنائية هي حالة المرض، حيث أنه من المعروف أن للمريض حالات استثنائية عُرفت احكام الكثير منها ولم تبت في أمور أخرى حتى الآن.

والطبيب عرضة للمساءلة من عوام المرضى الذين لا يعرفون فقه دينهم، من أجل ذلك نخلص إلى نتيجة وهي أن تعلم الطبيب لأحكام الفقه المتعلقة بعمله كطبيب ربما يكون امر مستحب إن لم يكن واجبًا.. ونظرًا لكثرة مشاغله فلابد إذن من تدريس المادة له وهو طالب حتى يكون ملمًا بالأحكام عند تخرجه.. وعليه فقد قام الباحث بتوزيع استبيان

<sup>(\*)</sup> استاذ مساعد الجراحة \_ كلية الطب \_ جامعة الملك عبد العزيز.

للطلاب في السنوات السريرية في كلية الطب وكذلك على الأطباء لمعرفة رأيهم في المسألة وهي تدريس مادة الفقه الإسلامي لطلاب الطب، ليس ذلك بقصد وضع أحد الأمور الشرعية للاستفتاء، لكن السبب هو معرفة مدى الحاجة لهذا الأمر.

## طريقة البحث:

وزع نوعين من الاستفتاءات إحداها للطلاب والأخرى للأطباء بصورة عشوائية، بعدها حللت النتائج بواسطة الحاسب الألي لمعرفة النتائج.

## نتائج البحث:

تم توزيع ٢٢٠ استفتاء على الطلاب والأطباء وقد أرجع منها ٢١٤ نسخة وهذا يعني نسبة استجابة مقدارها ٩٣٪ وكان مجموع من أجابوا أنهم بحاجة لدراسة مادة فقه المرضى هو ١٨٦ وهي نسبة ٨٦٨٪، بينما كان مجموع من يعتقدون أنهم ليسوا بحاجة لدراسة مادة فقه المرضى والمريض هو ٢٨ وهي نسبة ٨٣١٪ ولم يوجد أحد يعارض تدريس المادة.. وبعد ذلك قسمت المجموعة إلى قسمين هما: مجموعة الطلاب ومجموعة الأطباء، وكان عدد مجموعة الطلاب هو ٥٨ طالب وطالبة وعدد مجموعة الأطباء هو ٥٦ طبيبًا، ويرجع الاختلاف في العدد في المجموعتين نظرًا للتباين بين عدد الطلاب والأطباء.

## النتائيج

#### بالنسبة للطلاب

- ١٤١ طالبًا وطالبة أجابوا بنعم، أي أنهم بحاجة لدراسة المادة وهي مادة فقه المرضى
   والمريض بينما أجاب ١٧ طالبًا وطالبة بعدم رغبتهم، وهذا يعني أن ٨٩,٢٪ من الطلاب
   يرغبون في دراسة المادة، بينما ٨١١٨٪ لا يرغبون في دراسة المادة.
- لعرفة كم من الـ ١٧ طالبًا وطالبة غير الراغبين في دراسة المادة مبررون لموقفهم بوجود
   معلومات كافية وجد ان ١٢ منهم ٧٠٠٠٪ قد برروا موقفهم، بينما ٥ وهي نسبة
   ٢٩٠٠٪ لم يبرروا موقفهم.

كما وجد ما يلي:

- ١) ٨١ طالبًا وطالبة (٥١٪) يوجد لديهم فراغ في جدولهم الدراسي لدراسة المادة بينما ٧٧ طالبًا وطالبة (٤٩٪) لا يوجد لديهم فراغ في جداولهم الدراسية لدراسة المادة.
- ب) من مجموع ١٥٨ طالبًا وطالبة ١٤٠ ابدوا رايهم في فترة الدراسة التي يعتقدون انها ملائمة للدراسة، من هؤلاء ٧٦ طالبًا يرغبون دراستها في عام واحد أي أن النسبة هي ٥٤,٣٪ من الطلاب، بينما ٦٤ طالبًا حبذوا دراستها في اكثر من عام وهي نسبة ٧,٥٪/.
- ج) ١٥٧ طالبًا اجابوا عن سؤالين عن مدى اهتمام الاساتذة بربط المواد الطبية بالأحكام الشرعية بينما لم يجب طالب واحد فقط على هذا السؤال.. ووجد أن ٧٤ طالبًا نادرًا ما يجدون من اساتذتهم هذا الاهتمام وهي نسبة ٤٧٪ و٤٤ طالبًا قالوا أنه لا يوجد اهتمام أصلاً وهي نسبة ٨٧٪ و٣٥ طالبًا قالوا أن الاهتمام موجود ولكن قليل وهي نسبة ٢٢٪.. و٤ قالوا إنهم يلاحظون اهتمام كثير من الاساتذة في هذه الناحية وهي نسبة ٣٪ ولهذا الاستنتاج اهمية خاصة حيث أنه يدل على عدم الاهتمام من المدرسين بربط الأمور الطبية بالأحكام الفقهية.
- د) وعن مدى الاستفادة من مادة الثقافة الإسلامية فيما يتعلق في فقه المرضى والمريض وجد ان ٢١ طالبًا (١٣٪) يرون أنها تؤدي الغرض و١٠٠ طلاب وهي نسبة ٦٦٪ يعتقدون أنها لا تؤدي الغرض بتأتًا ويعتقد الباقي أنه وسط بين ذلك وهي نسبة (٢١٪).
- هـ) وعندما سئل الطلاب عما إذا كانوا يرغبون دراستها داخل المنهج أو خارجه أجاب
   ١٥٥ طالبًا على هذا السؤال، بينما لم يجب ثلاثة منهم على هذا السؤال ٩٠ طالبًا يفضلون دراستها خارج المنهج وهي نسبة ٥٨٪ بينما فضل الباقي ٢٥ طالبًا وهي نسبة ٢٤٪ دراستها داخل المنهج.. من مراجعة ١، ب، جـ، د، هـ وما قبلها نلاحظ إن النسب العالية هي:

٨٩,٢٪ يرغبون في دراسة المادة.

١٥٪ يوجد لديهم فراغ دراسي في جدولهم الخاص.

٣,٥٤,٣ يفضلون الدراسة في عام واحد فقط.

٧٤٪ نادرًا ما يجدون الاهتمام من المدرسين يربط الفقه بالطب.

 ٦٦٪ يرون أن مادة الثقافة الإسلامية لا تؤدي الغرض في موضوع الفقه المتعلق بالمرض والمريض.

٥٨٪ من الطلاب يرغبون في تدريسها كمادة خارج المنهج الدراسي كمادة اختيارية.

#### الإطباء:

وعدد الأطباء المشاركون هم ٥٦ طبيبًا من مختلف المراحل والخبرات.

النتائج كما يلي:

- ٢) ٢٨ طبيبًا اجابوا انهم كانوا يفكرون بدراسة المادة وهي نسبة ٥٠٪ بينما ٢٧ طبيبًا لم يكونوا يفكرون بدراسة المادة عندما كانوا طلاب نسبة ٤٨،٥٪ بينما لم يجب الباقي على السؤال.
- ب) ٤٥ طبيبًا يعتقدون أنهم بحاجة لدراسة المادة الآن وهي نسبة ٨١,٨٪ بينما ١٠ يعتقدون أنهم ليسوا بحاجة إلى دراسة المادة الآن (١٨,٢٪) بينما لم يجب طبيب واحد على السؤال.
- ج) وجد ان ٥٠ طبيبًا ينصحون بتدريس المادة للطلاب وهم نسبة (٨٩٪) بينما ٦ اطباء
   لم ينصحوا بتدريسها للطلاب وهي نسبة (١١٪).
- د) عندما سئل الأطباء هل يفضلون أن تدرس كمادة مستقلة أو مادة اختيارية أجاب ٤٩ طبيب أنهم يفضلون تدريسها كمادة مستقلة، و٤ كمادة اختيارية بينما ٣ لم يجيبوا على السؤال أصلاً.
- مـ) وعندما سئل الأطباء عن مدى كفاية معلوماتهم من الناحية الفقهية الطبية كانت الإجابة هي ٢٢ (٧٠٪) يعتقدون أنها متوسطة و٨ (١٦٪) يعتقدون أنها كافية و١٦ (٧٧٪) يعتقدون أنها غير كافية.
- و) وعندما سئل الأطباء عن مدى تعرضهم لمرضى يسئلونهم عن أحكام معينة تخص المرضى أجاب ٢٧ طبيبًا (٤٨٪) أنهم تعرضوا لهذا الوضع و٦ (١١٪) أطباء لم

يتعرضوا بينما اجاب ٢٣ طبيبًا (٤١٪) انهم احيانًا ما يتعرضون لمثل هذا الموقف، وعندما سئل الأطباء عن الطريقة التي يتعرضون بها عند مواجهة مثل هذا الموقف، لم يبد احدًا منهم عدم الاهتمام بل أن الجميع كانوا يحاولون المساعدة بطريقة أو بأخرى مثل الإجابة بأنفسهم أو سؤال أهل الاختصاص.. إلخ.

وعندما سئل الاطباء عن مدى احتياجهم لسؤال ذوي الاختصاص فيما يتعلق بالأحكام الشرعية في مجال العمل.. كانت الاجابة ٤٦ طبيبًا (٨٣٪) اجابوا بنعم بينما ١٠ أجابوا بلا وهم نسبة (٨٣٪) من هؤلاء ألـ ٤٦ طبيبًا ٢٦ منهم نسبة (٧٣٪) وجدوا أجابة على اسئلتهم بينما لم يحصل ١٠ طبيبًا على أجابة وهي نسبة (٣٣٪)... وبمراجعة ما سبق نجد أن النسب العالية هي:

٥٨٪ كانوا يفكرون بدراسة المادة عندما كانوا طلابًا.

٨١٪ يعتقدون انهم بحاجة لدراسة المادة الأن.

٨٩٪ ينصحون بتدريسها للطلاب.

٩٢٪ ينصحون بتدريسها كمادة مستقلة غير اختيارية.

٥٧٪ بعتقدون أن معلوماتهم متوسطة في الناحية الفقهية.

٤٨٪ من الاطباء يتعرضون لمرضى يسئلونهم عن احكام فقهية.

٨٢٪ يحتاجون لسؤال ذوي الاختصاص في الأمور الفقهية.

٦٧٪ وجدوا اجابة على اسئلتهم.

وعند مقارنة النسب مع بعضها البعض وجد ما يلي:

- 1) من ۲۷ طبيبًا لم يرغبوا في دراسة المادة وهم طلاب، ۲۱ منهم يعتقدون انهم بحاجة لدراستها الآن وهذا يعني أن نسبة ۷۷٫۷٪ تغير تفكيهم وأصبحوا يرغبون في دراسة المادة الآن، بينما ٤ اطباء من أصل ۲۸ طبيبًا كانوا يرغبون في دراسة المادة وهم طلاب تغير رايهم لعدم رغبتهم وهي نسبة ١٤٪.. بمعنى ۷۷٫۷٪ تغير رايهم إلى وجوب الدراسة، ١٤٪ تغير رايهم إلى عدم الدراسة.
- ب) بالنسبة لمسألة تدريس المادة للطلاب بمقارنة النسب وجد أن من أصل ٢٧ طبيبًا يرغبون في دراسة المادة عندما كانوا طلابًا، ٢٢ منهم ينصحون بتدريسها للطلاب وهي نسبة (٨١,٤٨٪).. بينما من الـ ٢٨ طبيبًا الذين كانوا يرغبون في دراستها عندما

- كانوا طلابًا واحد فقط تغير رايه إلى عدم النصح بتدريسها للطلاب (٤٪).
- ج) من واقع ۱۰ اطباء لا يرغبون في دراسة المادة، ٤ منهم تعرضوا لمرضى يسألونهم عن احكام فقهية، وهذا يعني أن نسبة ٤٠٪ منهم لا يرغبون في دراسة المادة ويتعرضون لمن يسئالهم عن احكام فقهية.. وعلى هذا تكون النسب هي: \_
- ٧٧,٧٪ تغير رايهم من عدم التفكير في دراسة المادة عندما كانوا طلابًا إلى رغبتهم بدراسة المادة الآن.
- ٢) ٨١,٤٪ ممن كانوا لا يفكرون في دراسة المادة وهم طلاب اصبحوا يرغبون تدريسها للطلاب الآن.
- ٣٠٪ من الأطباء الذين لا يرغبون في دراسة المادة لا يتعرضون لمرضى يسألون عن أحكام فقهية و ٤٠٪ من الأطباء الذين لا يرغبون في دراسة المادة يتعرضون لاستفسارات من المرضى.

#### الاستنتاج والمناقشة:

- ١ إن نسبة ٢٩,٢٪ من الطلاب في السنوات الإكلينيكية يرغبون في دراسة المادة وقد وافق هذا الرقم وبصورة غير متعمدة نفس النسبة وهي ٨٩٪ من الأطباء ينصحون بتدريسها للطلاب على الرغم من أن ٥٠٪ من الأطباء لم يكونوا يفكرون بدراستها عندما كانوا طلابًا مما يعني على تغير الوعي بأهمية دراسة هذا الموضوع، وذلك يرجع إلى الخبرة المكتسبة، ومما يدل على هذا الاستنتاج الأخير وهي أن الخبرة المكتسبة تعتبر سببًا في تغير وجهة نظر من كانوا لا يرغبون بدراستها أن ٨١٪ من الأطباء يرغبون هم أنفسهم بدراستها مما يعني أن الحاجة ماسة لتدريس المادة سواء للطلاب أو حتى للأطباء.
- ٢ ولتعليل هذه الاستنتاجات نلاحظ أن السبب الذي جعل الطلاب يعتقدون أنهم بحاجة لدراسة المادة، ويرجع السبب في ذلك إلى عدم وجود معلومات كافية عندهم في هذا الأمر إذ أن ٣٪ من المدرسين يهتمون كثيرًا بمسألة ربط المادة الطبية بالنواحي الشرعية، مما يدل على عدم وعي المدرسين بأهمية الأمر أو عدم قدرتهم على هذا الربط، بينما نستطيع أن نعلل سبب وجهة نظر الأطباء وهي الرغبة بدراسة المادة وتدريسها للطلاب بأن ٤٨٪ من الاطباء يتعرضون لمرضى يسألونهم عن أحكام فقهية و٢٨٪ من الاطباء يحتاجون لسؤال ذوي الاختصاص، في الإحكام.

إذن من ٢،١ نرى مدى ضرورة تدريس هذه المادة وهو السؤال الذي ترغب الدارسة في

الإجابة عليه أصلاً.. أما عن الكيفية التي من المكن تدريسها كمنهج اختياري أو كمنهج مستقل بذاته نلاحظ تباين وجهات النظر بين الطلاب والاطباء ولكن بصورة غير شاسعة.

٨٥٪ من الطلاب يرغبون في دراستها كمادة اختيارية بينما يرى ٨٢٪ من الأطباء تدريسها كمادة غير اختيارية.. ولمعرفة السبب في هذا التباين نلاحظ عدم وجود فراغ في الجدول الدراسي للطالب حيث أن ٤٩٪ لا يجدون فراغًا في الجدول بينما يجد ١٥٪ فراغًا لدراسة المادة، هذا مع العلم أن ٢٦٪ من الطلاب لا يرون أن مادة الثقافة الإسلامية في كلية الطب تؤدي المطلوب منها في هذه الناحية.

وعندما نضع في الاعتبار خوف الطلاب من التأثير على المجموع الكلي للدرجات يمكن تفسير هذا الأمر، إذ أن الغالبية تريد دراستها ولكنهم متفقون على أنها قد تزيد العبء الدراسي، لذلك فضلوا دراستها كمادة اختيارية، بينما الواقع العملي للأطباء جعلهم بنسبة بالغة يرون وجوب تدريسها كمادة مستقلة في حد ذاتها.

## التوصيات:

- ١ ـ مسألة تدريس فقه المرضى والمريض لطلاب كلية الطب مسألة مهمة وحيوية ننصح بتدريسها للطلاب وكذلك للأطباء.
- ٢ \_ أما عن طريق التدريس فخبرة الأطباء تجعلهم ينصحون بتدريسها بصورة مستقلة، وحتى لا يكون هناك ضغط على الطلاب في جداولهم الدراسية من الممكن أن لا تضم للمجموع العام للدرجات ولكن تكون على هيئة متطلب يجب النجاح فيه قبل التخرج من كلية الطب.
- عما نوصي بمزيد من البحوث في هذا الأمر وخاصة فيما يتعلق بالأطروحات الفقهية
   في كليات الشريعة عن طريق وكيفية التدريس ومواد التدريس.
- ٤ ـ وربما يكون من الفيد جدًا أن يكون هناك مجموعة من الأطباء المتخرجين من كلية الطب وبعد قضائهم فترة حوالي سنتين في تخصصات مختلفة يتوجهون بعد ذلك لدراسة الفقه في الشريعة وتوزيعهم على المستشفيات ليكونوا بمثابة مراجع في هذا الأمر على أن يكون لهم اجتماعات دورية لمناقشة المستجدات وربما عرضها على من هم أكثر منهم علمًا.
- و \_ إنشاء مجلة متخصصة في هذا المجال لتشجيع البحوث الفقهية المتعلقة بالمريض سواء كانت بحوث اجتهادية او بحوث تلخيصية لما هو معروف.

# فتاوى المجامع الفقهية

الحمد شه رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى آله صحبه،

## استفسارات البنك الإسلامي للتنمية(١)

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الثالث بعمان عاصمة المملكة الاردنية الهاشمية من ٨ إلى ١٢ صفر ١٤٠٧هـ/ ١١ إلى ١٦ اكتوبر ١٩٨٦م.

بعد دراسة مستفيضة ومناقشات واسعة لجميع الاستفسارات التي تقدم بها البنك إلى المجمع، انتهى إلى ما يلي:

- بخصوص أجور خدمات القروض في البنك الإسلامي للتنمية:
   قرر مجلس المجمع اعتماد المبادئ، التالية:
  - ١ \_ جواز أخذ أجور عن خدمات القروض.
  - ٢ \_ أن يكون ذلك في حدود النفقات الفعلية.
  - ٣ \_ كل زيادة على الخدمات الفعلية محرمة لأنها من الربا المحرم شرعًا.

## (ب) بخصوص عمليات الإيجار:

قرر مجلس المجمع اعتماد المبادىء التالية فيها:

## الميدا الأول:

أن الوعد من البنك الإسلامي للتنمية بإيجار المعدات إلى العميل بعد تملك البنك لها أمر مقبول شرعًا.

<sup>(</sup>١) القرار رقم (١)/ د٣/٠٧/٦ في دورة المؤتمر الثالث لمجلس مجمع الفقه الإسلامي في منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في عمان في المملكة الاردنية الهاشمية ٨ ـ ٣٢ صفر ١٤٠٧هـ، الموافق ١١ ـ ١٦ اكتوبر ١٩٨٦م. مجلة مجمع الفقه الإسلامي ـ الدورة الثالثة ـ العدد الثالث ـ ج١ ـ ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.

#### المدا الثاني:

أن توكيل البنك الإسلامي للتنمية أحد عملائه بشراء ما يحتاجه ذلك العميل من معدات وآليات ونحوها مما هو محدد الأوصاف والثمن لحساب البنك بغية أن يؤجره البنك تلك الأشياء بعد حيازة الوكيل لها هو توكيل مقبول شرعًا. والأفضل أن يكون الوكيل بالشراء غير العميل المذكور إذا تيسر ذلك.

## المدأ الثالث:

أن عقد الإيجار يجب أن يتم بعد التملك الحقيقي للمعدات وأن يبرم بعقد منفصل عن عقد الوكالة والوعد.

## الميدأ الرابع:

ان الوعد بهبة المعدات عند انتهاء أمد الإجارة جائز بعقد منفصل.

## المبدأ الخامس:

أن تبعة الهلاك والتعيب تكون على البنك بصفته مالكًا للمعدات مالم يكن ذلك بتعد أو تقصير من المستأجر فتكون التبعة عندئذ عليه.

#### المدا السادس:

أن نفقات التأمين لدى الشركات الإسلامية كلما أمكن ذلك، يتحملها البنك.

## (ج) بخصوص عمليات البيع بالأجل مع تقسيط الثمن:

قرر مجلس المجمع اعتماد المبادىء التالية فيها:

## المدا الأول:

أن الوعد من البنك الإسلامي للتنمية ببيع المعدات إلى العميل بعد تملك البنك لها أمر مقبول شرعا.

#### المدا الثاني:

أن توكيل البنك أحد عملائه بشراء ما يحتاجه ذلك العميل من معدات وآليات ونحوها مما هو محدد الأوصاف والثمن لحساب البنك، بغية أن يبيعه البنك تلك الأشياء بعد وصولها وحصولها في يد الوكيل، هو توكيل مقبول شرعًا. والأفضل أن يكون الوكيل بالشراء غير العميل المذكود إذا تيسر ذلك.

## المبدأ الثالث:

أن عقد البيع يجب أن يتم بعد التملك الحقيقي للمعدات والقبض لها، وأن يبرم بعقد منقصل.

## (د) بخصوص عمليات تمويل التجارة الخارجية:

قرر مجلس المجمع انه ينطبق على هذه العمليات المبادىء المطبقة على عمليات البيع بالأجل مع تقسيط الثمن.

# (هـ) بخصوص التصرف في فوائد الودائع التي يضطر البنك الإسلامي للتنمية لإيداعها في المصارف الأجنبية:

قرر مجلس المجمع بشأن ذلك ما يلي:

يحرم على البنك أن يحمي القيمة الحقيقية لأمواله من آثار تذبذب العملات بواسطة الفوائد المنجرة من إيداعاته. وإذا يجب أن تصرف تلك الفوائد في اغراض النفع العام كالتدريب والبحوث وتوفير وسائل الإغاثة، وتوفير المساعدات للدول الأعضاء وتقديم المساعدة الفنية لها، وكذلك للمؤسسات العلمية والمعاهد والمدارس وما يتصل بنشر المعرفة الإسلامية.

#### والله أعلم

الحمد شه رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى صحبه وآله.

## انتزاع الملكية للمصلحة العامة(١)

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي في دورة مؤتمره الرابع بجدة في المملكة العربية السعوية من ۱۸ ـ ۲۲ جمادى الآخرة ۱٤٠٨هـ، الموافق ٦ ـ ١١ فبراير ١٩٨٨م.

بعد الاطلاع على البحـوث الواردة إلى المجمـع بخصـوص موضوع «انتزاع الملك للمصلحة العامة».

وفي ضوء ماهو مسلم في أصول الشريعة، من احترام الملكية الفردية، حتى أصبح ذلك

(١) القرار رقم (٤) د ١٨/٠٨/٤ في دورة المؤتمر الرابع لمجلس مجمع الفقه الإسلامي في منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في جدة في الملكة العربية السعودية ١٨ ـ ٢٣ جمادى الآخرة ١٤٠٨هـ، الموافق ٦ ـ ١١ فبراير ١٩٨٨م - مجلة مجمع الفقه الإسلامي ـ الدورة الرابعة ـ العدد الرابع ـ ٣٢ ـ ١٩٨٨م. من قواطع الأحكام المعلومة من الدين بالضرورة، وأن حفظ المال احد الضروريات الخمس التي عرف من مقاصد الشريعة رعايتها، وتواردت النصوص الشرعية من الكتاب والسنة على صونها، مع استحضار ما ثبت بدلالة السنة النبوية وعمل الصحابة رضي الله عنهم فمن بعدهم من نزع الملكية العقار للمصلحة العامة، تطبيقًا لقواعد الشريعة العامة في رعاية المصالح، وتنزيل الحاجة العامة منزلة الضرورة وتحمل الضرر الخاص لتفادي الضرر العام.

## قرر ما يلي:

اولاً: يجب رعاية الملكية الفردية وصيانتها من اي اعتداء عليها، ولا يجوز تضعييق نطاقها أو الحد منها، والمالك مسلط على ملكه، وله في حدود المشروع التصرف فيه بجميع وجوهه وجمعم الانتفاعات الشرعة.

ثانيًا: لا يجوز نزع ملكية العقار للمصلحة العامة إلا بمراعاة الضوابط والشروط الشرعية التالية:

- ١ ـ أن يكون نزع العقار مقابل تعويض فوري عادل يقدره أهل الخبرة بما لا يقل عن ثمن المثل.
  - ٢ \_ أن يكون نازعه ولى الأمر أو نائبه في ذلك المجال.
- ت لكون النزع للمصلحة العامة التي تدعو إليها ضرورة عامة أو حاجة عامة تنزل
   منزلتها كالمساجد والطرق والجسور.
- إن لا يؤول العقار المنزوع من مالكه إلى توظيفه في الاستثمار العام أو الخاص، وألا
   يعجل نزع ملكيته قبل الأوان.

فإن اختلت هذه الشروط أو بعضها كان نزع ملكية العقار من الظلم في الأرض والغصوب التي نهي الله تعالى عنها ورسوله ﷺ.

على أنه إذا صرف النظر عن استخدام العقار المنزوعة ملكيته في المصلحة المشار إليها تكون أولوية استرداده لمالكه الأصل، أو لورثته بالتعويض العادل. الحمد شرب العالمين والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه وسلم سيندات المقارضة وسيندات الاستثمار(١)

إن مجلس سجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره الرابع بجدة في المملكة العربية السعودية من ١٨ ـ ٢٣ جمادي الآخرة ١٤٠٨هـ، الموافق ١-١١ فبراير ١٩٨٨م. بعد اطلاعه على الأبحاث المقدمة في موضوع «سندات المقارضة وسندات الاستثماره والتي كانت حصيلة الندوة التي اقامها المجمع بالتعاون مع المعهد الإسلامي للبحوث والتدريب بالبنك الإسلامي للتنمية بتاريخ ٦-٩ محرم ١٩٨٧هـ/ ١٠/٨/٢-/١/١ بمناف تنفيذًا لقرار رقم (١٠) المتخذ في الدورة الثالثة للمجمع وشارك فيها عدد من أعضاء المجمع وخبرائه وباحثي المعهد وغيره من المراكز العلمية والاقتصادية، وذلك للأهمية البالغة لهذا الموضوع وضرورة استكمال جميع جوانبه، للدور الفعال لهذه الصيغة في زيادة القدرات على تنمية الموارد العامة عن طريق اجتماع المال والعمل.

وبعد استعراض التوصيات العشر التي انتهت إليها الندوة ومناقشتها في ضوء الأبحاث المقدمة في الندوة وغيرها،

## قرر ما يلي:

## أولاً: من حيث الصيغة المقبولة شرعًا لصكوك المقارضة:

١ ـ سندات المقارضة هي اداة استثمارية تقوم على تجزئة رأس مال القراض (المضاربة) بإصدار صكوك ملكية برأس مال المضاربة على أساس وحدات متساوية القيمة ومسجلة بأسماء أصحابها باعتبارهم يملكون حصصاً شائعة في رأس مال المضاربة وما يتحول إليه، بنسبة ملكية كل منهم فيه.

ويفضل تسمية هذه الأداة الاستثمارية (صكوك المقارضة).

 ٢ ـ الصورة المقبولة شرعاً لسندات المقارضة بوجه عام لابد أن تتوافر فيها العناصر التالية:

## العنصر الأول:

أن يمثل الصك ملكية حصة شائعة في المشروع الذي أصدرت الصكوك لإنشائه

 <sup>(</sup>١) القحرار رقم (٥) د ٨/٠٨/٤ في دورة المؤتمر الرابع لمجلس الفقه الإسلامي في منظمة المؤتمر
 الإسلامي المنعقد في جدة في المملكة العربية السعودية ١٨ – ٢٣ جمادى الأخرة ٤٠٨هـ، الموافق
 ٢ ـ ١١ فبراير ١٩٨٨م - مجلة مجمع الفقه الإسلامي - الدورة الرابعة - العدد الرابع - ٣٥ - ١٨٠٨م.

أو تمويله، وتستمر هذه الملكية طيلة المشروع من بدايته إلى نهايته.

وترتب عليها جميع الحقوق والتصرفات المقررة شرعاً للمالك في ملكه من بيع وهبة ورهن وإرث وغيها، مع ملاحظة أن الصكوك تمثل راس مال المضاربة.

# العنصر الثاني:

يقوم العقد في صكوك المقارضة على أساس أن شروط التعاقد تحددها (نشرة الإصدار) وأن (الإيجاب) يعبر عنه (الاكتتاب) في هذه الصكوك، وأن (القبول) تعبر عنه موافقة الجهة المصدرة.

ولابد أن تشتمل نشرة الإصدار على جميع البيانات المطلوبة شرعًا في عقد القراض (المضاربة) من حيث بيان معلومية رأس المال وتوزيع الربح مع بيان الشروط الخاصة بذلك الإصدار على أن تتفق جميع الشروط مع الأحكام الشرعية.

#### العنصر الثالث:

أن تكون صكوك المقارضة قابلة للتداول بعد انتهاء الفترة المحددة للاكتتاب باعتبار ذلك مأذونًا فيه من المضارب عند نشوء السندات مع مراعاة الضوابط التالة:

1\_ إذا كان مال القراض المتجمع بعد الاكتتاب وقبل المباشرة في العمل بالمال ما يزال نقودًا فإن تداول صكوك المقارضة يعتبر مبادلة نقد بنقد وتطبق عليه احكام الصرف.

ب\_ إذا أصبح مال القراض ديونًا تطبق على تداول صكوك المقارضة أحكام تداول
 التعامل بالديون.

ج \_ إذا صار مال القراض موجودات مختلطة من النقود والديرن والأعيان والمنافع فإنه يجوز تداول صكوك المقارضة وفقًا للسعر المتراضي عليه، على أن يكون الغالب في هذه الحالة أعيانًا ومنافع. أما إذا كان الغالب نقويًا أو ديونًا فتراعى في التداول الأحكام الشرعية التي ستبينها لائحة تفسيرية توضع وتعرض على المجمع في الدورة القادمة.

وفي جميع الأحوال يتعين تسجيل التداول أصوليًا في سجلات الجهة المصدرة.

# \* العنصر الرابع:

ان من يتلقى حصيلة الاكتتاب في الصكوك لاستثمارها وإقامة المشروع بها هو المضارب، أي عامل المضاربة ولا يملك من المشروع إلا بمقدار ما قد يسهم به بشراء بعض الصكوك، فهو رب مال بما أسهم به بالإضافة إلى أن المضارب شريك في الربح بعد تحققه بنسبة الحصة المحددة له في نشرة الإصدار وتكون ملكيته في المشروع على هذا الأساس.

وان يد المضارب على حصيلة الاكتتاب في الصكوك وعلى مرجودات المشروع هي يد أمانة لا يضمن إلا بسبب من أسباب الضمان الشرعية.

٣ \_ مع مراعاة الضوابط السابقة في التداول:

يجوز تداول المقارضة في اسواق الأوراق المالية إن وجدت بالضوابط الشرعية وذلك وفقًا لظروف العرض والطلب ويخضع لإرادة العاقدين. كما يجوز أن يتم التداول بقيام الجهة المصدرة في فترات دورية بمينة بإعلان أو إيجاب يرجه إلى الجمهور تلتزم بمقتضاه خلال مدة مصددة بشراء هذه الصكوك من ربح مال المضاربة بسعر معين ويحسن أن تستعين في تحديد السعر بأهل الخبرة وفقاً لظروف السوق والمركز المالي للمشروع. كما يجوز الإعلان عن الالتزام بالشراء من غير الجهة المصدرة من مالها الخاص، على النحو المشار إليه.

- ٤ ـ لا يجوز أن تشتمل نشرة الإصدار أو صكوك المقارضة على نص بضمان عامل المضاربة رأس المال أو ضمان ربح مقطوع أو منسوب إلى رأس المال، فإن وقع النص على ذلك صراحة أو ضمنا بَطلَ شرط الضمان واستحق المضارب ربح مضاربة المثل.
- ه\_ لا يجوز أن تشتمل نشرة الإصدار ولا صك المقارضة الصادر بناء عليها على نص
   ليزم بالبيع ولى كان معلقاً أو مضافاً للمستقبل. وإنما يجوز أن يتضمن صك
   المقارضة وعدا بالبيع. وفي هذه الحالة لا يتم البيع إلا بعقد بالقيمة المقدرة من
   الخبراء ويرضى الطرفين.
- ٦ لا يجوز أن تتضمن نشرة الإصدار ولا الصكوك المصدرة على أساسها نصاً يؤدي
   إلى احتمال قطع الشركة في الربح فإن وقع كان العقد باطلاً.

ويترتب على ذلك:

 ا عدم جواز اشتراط مبلغ محدد لحملة الصكوك أو صاحب المشروع في نشرة الإصدار وصكوك المقارضة الصادرة بناء عليها.

ب - أن محل القسمة هو الربح بمعناه الشرعي، وهو الزائد عن رأس المال وليس الإيراد أو الغلة. ويعرف مقدار الربح، إما بالتنضيض أو بالتقويم للمشروع بالنقد، وما زاد عن رأس المال عند التنضيض أو التقويم فهو الربح الذي يوذع بين حملة الصكوك وعامل المضاربة، وفقاً لشروط العقد. ج ـ أن يعد حساب أرباح وخسائر للمشروع وأن يكون معلنًا وتحت تصرف حملة الصكوك ٧ ـ يستحق الربح بالظهور، ويملك بالتنضيض أو التقويم ولا يلزم إلا بالقسمة. وبالنسبة

للمشروع الذي يدر إيرادًا أو غلة فإنه يجوز أن توزع غلته. وما يوزع على طرفي

- العقد قبل التنضيض (التصفية) يعتبر مبالغ مدفوعة تحت الحساب.
- ٨ ـ ليس هناك ما يمنع شرعًا من النص في نشرة الإصدار على اقتطاع نسبة معينة في نهاية كل دورة، إما من حصة الصكوك في الأرباح في حالة وجود تنضيض دوري، وإما من حصصهم في الإيراد أو الغلة الموزعة تحت الحساب ووضعها في احتياطي خاص لمواجهة مخاطر خسارة رأس المال.
- ٩ ـ ليس هناك ما يمنع شرعًا من النص في نشرة الإصدار أو صكوك المقارضة على وعد طرف ثالث منفصل في شخصيته وذمته المالية عن طرفي العقد بالتبرع بدون مقابل بمبلغ مخصص لجبر الخسران في مشروع معين، على أن يكون التزامًا مستقلًا عن عقد المضاربة بمعنى أن قيامه بالوفاء بالتزامه ليس شرطًا في نفاذ العقد وترتب احكامه عليه بين أطرافه ومن ثم فليس لحملة الصكوك أو عامل المضاربة الدفع ببطلان المضاربة أو الامتناع عن الوفاء بالتزاماتهم بها بسبب عدم قيام المتبرع بالوفاء بما تبرع به بحجة أن هذا الالتزام كان محل اعتبار في العقد.

استعرض مجلس المجمع اربع صيغ اخرى اشتملت عليها توصيات الندوة التي اقامها المجمع، وهي مقترحة للاستفادة منها في إطار تعمير الوقف واستثماره دون الإخلال بالشروط التي يحافظ فيها على تأبيد الوقف وهي:

1 \_ إقامة شركة بين جهة الوقف بقيمة أعيانه وبين أرباب المال بما يوظفونه لتعمير الوقف.

 ب ـ تقديم أعيان الوقف (أصل ثابت) إلى من يعمل فيها بتعميرها من ماله بنسبة من الربع

ج \_ تعمير الوقف بعقد الاستصناع مع المصارف الإسلامية لقاء بدل من الربع.

د \_ إيجار الوقف بأجرة عينية هي البناء عليها وحده، أو مع أجرة يسيرة.

وقد اتفق رأي مجلس المجمع مع توصية الندوة بشأن هذه الصيغ من حيث حاجتها إلى مزيد من البحث والنظر، وعهد إلى الأمانة العامة الاستكتاب فيها، مع البحث عن صيغ شرعية أخرى للاستثمار، وعقد ندوة لهذه الصيغ لعرض نتائجها على المجمع في دورته القادمة.

# مسائل في الفقه

# حكم تزويج المرأة نفسها أو غيرها:

\* هل يجوز للمراة تزويج نفسها أو غيرها كأخواتها أو قريباتها؟

الجواب: لا يجوز للمرأة تزويج نفسها أو غيرها، وعليها أن ترجع في أمر نكاحها لوليها أو من هو في حكمه. وبهذا فإن الولاية شرط في صحة النكاح لقول رسول أش ﷺ: «لا نكاح إلا بوفي وشاهدي عدل» (") وقوله: «أيما أمرأة نُكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها فإن اشتجروا فالسلطان وفي من لا وفي له، (") وقوله: «لا تزوج النساء إلا الأولياء» (") وقد أجمع عدد من الصحابة رضوان أشعليهم على عدم حق المرأة في تزويج نفسها أو غيرها منهم عمد بن الخطاب وعلي بن أبي طالب وعبداش بن عباس وعبداش بن مسعود وأم المؤمنين عائشة وابوهريرة. كما قال به جمع من التابعين والأئمة مالك والشافعي وأحمد

ففي مذهب الإمام مالك لا نكاح إلا بولي، ولهذا فلا يحل للمراة عقد النكاح على نفسها أو على غيرها سواء كانت بكرًا أو ثبيًا عاقلة أو غير عاقلة، وسواء أذن لها وليها أم لم يأذن فإن وقع منها وجب فسخه قبل الدخول أو بعده وإن طالت مدته وولدت الأولاد(<sup>1</sup>).

وفي مذهب الإمام الشافعي لا يجوز للمرأة أن تزوج نفسها ولو كان ذلك بإذن وليها استدلالًا بالآبة الكربمة فلا تعضلوهن(<sup>6</sup>).

<sup>(</sup>١) المصنف لعبدالرزاق ج ٦ ص ١٩٦.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ج ٣ ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال ج ١٦ ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) القوانين الفقهية لابن جزيء ص ١٢٣، وقيل إن الإمام مالك يرى مسالة الولاية على انها سنة وليست بفرض والله اعلم انظر بداية المجتهد لابن رشد ج ٢ ص ٨-٩ وانظر منح الجليل شرح على مختصر خليل لمحمد عليش ج ٣ ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة آية ٢٣٢.

ولانه لو كان يحق للمراة تزويج نفسها لم يكن للعضل تأثير. واستدلالا ايضا بالأحاديث السابقة وبحديث: «لا تزوج المراة المراة ولا تزوج المراة نفسها»("). وكما لا يحل لها تزويج نفسها لا يحل لها تزويج غيرها ولو كان ذلك بوكالة، وقد استُتُنَّيَ من ذلك حالة المراة التي لا ولي لها فقيل يجوز لها أن تفوض مع خاطبها أمرها إلى مجتهد عدل فيزوجها منه لانه محكم فهو بمثابة الحاكم(") وفي مذهب الإمام أحمد عدم صحة النكاح إلا بولي فلا تملك المراة تزويج نفسها ولا غيرها ولا توكيل غير وليها في تزويجها، فإن فعلت ذلك بطل النكاح. وذلك لعموم الآيات والاحاديث الدالة على اشتراط الولي في النكاح. وإن ما يقال عن دلالة آية العضل على حق المراة في تزويج نفسها لا يصح أن يكون دليلاً على حقها لان نهى الأولياء عنه دليل على اشتراطهم(").

وخالف في ذلك الإمام أبرحنيفة حين جعل الولاية في زواج الحرة البالغة العاقلة ولاية ندب واستحباب، فإذا زوجت المراة الحرة البالغة بكرًا كانت أو ثيبًا نفسها من رجل أو وكلت رجلًا بالتزويج فتزوجها أو زوجها من رجل آخر فأجازت ذلك فالزواج صحيح، وفي المذهب الحنفي قول يرى صحة النكاح إذا كان من كفء وعدم صحته إذا كان من غير كفء وفيه قول عن حق الأولياء في الاعتراض إذا كان من غير كفء وفيه قول آخر يرى قصر حقها في تزويج نفسها حال فقد الولي وعدم حقها في حال وجوده.

وقد استدل الإمام أبو حنيفة على حق المرأة في تزويج نفسها بقول أش تعالى: ﴿ وَإِذَا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف...الأبة ﴾(٤)

وفي هذه الآية كما يرى الإمام أبو حنيفة حكمان: الأول أن أشأف النكاح إلى النساء فدل على جواز النكاح بعبارتهن من غير شرط الولي. والحكم الشاني نهي أش الأولياء عن المنع عن نكاحهن انفسهن من أزواجهن إذا تراضى الزوجان. واستدل أيضًا بقول أشتمال: ﴿ وأمراة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي إن أراد النبي أن يستنكحها ﴾ (\*) الآية

<sup>(</sup>١) الفتح الكبيرج ٣ ص ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج للرملي ج ٦ ص ٢٢٤.

 <sup>(</sup>٦) انظر في هذا المغني والشرح الكبيرلابن قدامة ج ٧ ص ٢٣٧ ـ ٣٣٩، وكشاف القناع عن متن
 الإقناع ج ٥ ص ١٨ ـ ٤٩ وشرح منتهى الإرادات للبهوتي ج ٣ ص ١١ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٢٣٢.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب آية ٥٠.

وفي هذه الآية كما يرى نص على انعقاد النكاح بعبارة المراة وانعقاده بلفظ الهبة. واستدل الإمام أبو حنيفة أيضًا بما ورد في السنة من أن رسول ﷺ قال: «ليس للو في مع الثيب أمر،(١) وقوله: «الايم أحق بنفسها من وليها، (١) ذلك أنها بلغت من العقل ما يؤهلها لأن تكون ولية نفسها حكمها في ذلك حكم الصبي العاقل إذا بلغ.

وانتهى إلى جواز مباشرة المراة البالغة العاقلة تزويج نفسها وغيرها مطلقاً (٣). قلت: والأصح والأوفق ما ذهب إليه العديد من الصحابة والأئمة الثلاثة مالك والشافعي وأحمد من عدم حق المراة في تزويج نفسها أو غيرها ويؤيد هذا عدة شواهد: منها قول الله تعالى: ﴿ الرحال قوامون على النساء ﴾ (١) الآية. وإساس هذه القوامة ما يتمتع به الرجل بحكم طبيعته وتكوينه من خواص تؤهله لهذه القوامة بما تشمله من رعاية وولاية ونحوها. ومن هذه الشواهد: الأحاديث الصريحة الدالة على شرط الولى في عقد النكاح كما مر ذكره، ومنها أن الآيات القرآنية التي استدل بها على نفي هذا الشرط لا تدل على نفيه، فآية العضل صريحة في نهى الولي عن منع موليته من الزواج فقد نزلت في معقل بن يسار حين امتنع عن تزويج اخته فدعاه النبي على فزوجها، فالأصل إذن حق الولى في الزواج ولو لم يكن له هذا الحق لما نهاه الله عن العضل ولما عاتبه حين قال تعالى: ﴿ ذلك يوعظ به من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر ﴾ (\*) والآية الأخرى في قوله تعالى: ﴿ فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجًا غيره، فإن طلقها فلا جناح عليهما أن يتراجعا إن ظنا أن يقيما حدود الله ﴾ (١) لاتدل كذلك على نفى الولي لأن حكمها لا يتعلق أصلاً بحق المراة في انكاح نفسها كما يفهم من قوله تعالى تنكح زوجًا غيره بل يتعلق بمسألتين: الأولى طلاق الزوج الأول لزوجته أو حرمة استمراره في الزواج بعد بينونتها منه، والمسألة الثانية طلاق الزوج الشاني لزوجته وجواز عودة زوجها الأول إليها بعد هذا الطلاق ومادام هذا هو الأصل من حكم

<sup>(</sup>۱) سنن ابي داود ج ۲ ص ۲۳۳.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي ج ٩ ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع للكاساني ج ٢ ص ٢٤٧ م ٢٤٧ وروى عن الإمام أبي حنيفة انها إن عقدت مع كفء جاز ومع غيره لا يصح. انظر شرح فتح القدير لابن الهمام ج ٢ ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، آية: ٣٤

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، آية: ٢٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، آية: ٢٣٠.

الآية فلا ينبغي أن يتفرع منه مالا يحتمله. ومن هذه الشواهد جريان العرف على حاجة المراة إلى ولي يخاطب الراغب في زواجها لأن طبيعتها تجبرها على الخجل والحياء خاصة عندما يكون الأمر يتعلق بنكاحها وما قد يستلزمه عقده من شروط وأحكام يراها ويقدرها وليها ومن هذه الشواهد أن عقد الزواج يفترض فيه أصلاً منفعتها ولعدم قدرتها على الاحتكاك بالرجال كما تقتضي ذلك طبيعتها حتى في المجتمعات غير المحافظة - فإن عقده من قبلها قد يؤدى إلى ضررها حين تختار زوجًا لا تعرف عنه ما يعرفه الولى عنه.

ومع ما ذهب إليه الإمام أبو حنيفة رحمه أش في رأيه إلا أنه لم ينكر الولاية دائماً وإنمًا جعلها ولاية ندب واستحباب وهو بهذا يدرك أهمية الولي وحاجة المرأة إليه في أهم ما يتعلق بحياتها وهو الزواج.

وخلاصة المسالة انه لا يصح زواج المراة إلا بولي وشاهدين، وان أي زواج خلاف ذلك يعتبر باطلاً وان من يحاول استغلال راي الإمام أبي حنيفة فيتخذ منه سبيلاً لزواج صوري يتم بينه وبين امراة الهدف منه تحليل ما حَرِّم ألله فإنه يعتبر آثمًا ومرتكبًا منكراً عظيمًا. والإمام أبو حنيفة بريء منه لانه رحمه ألله لا يحل إلا ما أحل ألله لعباده ورضيه لهم من الأحكام الشرعية التي فيها صلاحهم.

والله أعلم

حكم تخلى الولد عن رعاية والديه او احدهما:

« هل يجوز للولد أن يتخلّى عن رعاية والديه أو احدهما مما يلجئهما إلى دور الرعاية الاجتماعية، متعللاً في ذلك بعجزه عن رعايتهما لكبرهما، أو لعدم استطاعة زوجته رعايتهما، أو رفضها ذلك، أو لكون دخله لا يكفي إلا لنفقة أولاده، أو لكون الدولة توفر لهما رعاية أفضل مما يستطيعه هو؟

الجواب: لا يجوز له أن يتخلّى عن واجبه في رعاية أبويه أو احدهما بفعل هذه الأعذار، والأساس في ذلك قوله تعالى: ﴿ وقضى ربك الا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحسانا إما يبلغن عندك الكبر احدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولًا كريمًا ﴾(١) ﴿ واخفض لهما جناح الذل من الرحمة وقل رب ارحمهما كما ربياني صغيرًا ﴾(٢).

والقضاء هنا بمعنى الأصر والوجوب والإنزام بالإحسان إلى الوالدين أو احدهما والإحسان إليهما يشمل برهما في أوسع معانيه، ومن ذلك التأدب معهما وملاطفتهما ورعايتهما وطاعتهما فيما يأمران به ما لم يكن ذلك في معصية ألله، ويأتي في مقدمة الإحسان إليهما الإنفاق عليهما وعدم إلجائهما لمذلة السؤال، أو للعمل الشاق لكسب عيشهما. وقد خص ألله حالة الكبر بالذكر لكونها مرحلة الضعف التي يحتاج الوالدان فيها للرعاية من جانب، ويثقل على الولد فيها من جانب آخر برهما لما يتطلبه البر في تلك المرحلة من التضحية.

كما خص الله تعالى بالذكر بعض العبارات التي تؤدي إلى الإساءة إليهما من تأفف او غلظة أو خشونة في القول، وفي ذلك روى الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لو عَلِمَ الله من العقوق شيئًا أردا من (أف) لذكره فليعمل البار ما يشاء أن يعمل فلن يدخل النار، وليعمل العاق ما شاء أن يعمل فلن يدخل الجنة، (٣).

ثم امر الله أن يكون التخاطب معهما كريمًا أي في لفظه ومعناه، ثم أكد في آخر الآية على خفض الجناح لهما بما يعنيه ذلك من الاحترام وحسن العلاقة والتلطف بهما والحنو عليهما بالشفقة والرحمة والتذلل وفي ذلك قال رسول ﷺ: رغم أنفه ثم رغم

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، آية: ٢٤.

 <sup>(</sup>٣) انظر تفسير الجامع لاحكام القرآن للقرطبي ج ١٠ ص ٢٤٣.

انفه قبل من يا رسول الله؟ قال: من ادرك والديه عند الكبر احدهما أو كليهما ثم لم يدخل الحنة(؟)

وفي ختـام الآية امر اش الولد بالترحم عليهما جزاء قيامهما بتربيته في حال صغره وعجـزه، وما ذاك إلا لتذكيره بما قاما به في تلك المرحلة من تربية، وما عانياه من مشقة وما يجب عليه لقاء ذلك من جزائهما بالدعاء لهما وبرهما.

ورغم عِظَمِ الكفر لم يسقط الله بسببه حقهما بل امر بمصاحبتهما بالمعروف في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ جَاهِداكُ عَلَى ان تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفاً ﴾ (٢) الآية. ورغم عِظَم الجهاد لم يرخص فيه رسول الله ﷺ للولد إلا بإذنهما لما رواه ابن عمر أن رجلًا جاء يستأذنه عليه الصلاة والسلام في الجهاد فقال وأحي والداك، ؟ قال: نعم قال: ففيها فجاهد. وفي لفظ آخر قال: نعم وتركتهما يبكيان، قال: اذهب فاضحكهما كما الكلتهما، (٢).

وقد بنى الفقهاء على هذه القواعد عددًا من مسائل واحكام النفقة فيما يتعلق بوجوبها، وشروطها، ونطاقها، ففي المذهب الحنفي تجب النفقة للأبوين والأجداد والجدات إذا كانوا فقراء وإن خالفوا ولدهما في الدين<sup>(1)</sup>.

وفي المذهب المالكي تجب النفقة على الولد إذا كان موسرًا كبيرًا أو صغيرًا ذكرًا كان أو انثى واحدًا أو متعددًا مسلمًا أو كافرًا صحيحًا أو مريضًا، ويرى الباجي من علماء المالكية وجوب هذه النفقة ولو كان الآب ممًا يُقْدر على الكسب(<sup>4)</sup>

وفي المذهب الشافعي تكون نفقة الوالد على الولد أوجب إذا صار الوالد في حال لا يقدر أن يغني فيها نفسه (١) وأن تكون هذه النفقة شاملة للدواء وأجرة الطبيب والخادم الذي يحتاجه الوالد مع عدم جواز تكليفه بالكسب لما في ذلك من منافاة للمعاشرة بالمعروف التي أمر الله مها(١٠).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووي ج ۱٦ ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، آية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي ج ١٦ ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) انظر شرح فتح القدير لابن الهمام ج ٤ ص ٤١٥ ـ ٤١٦ والهداية للمرغناني ج ٢ ص ٤٦ \_ ٤٧.

 <sup>(</sup>٥) انظر منح الجليل على مختصر سيدي خليل لمحمد عليش ج ٤ ص ٤١٤ \_ ٤١٥ ومواهب الجليل لشرح مختصر خليل للحطاب ج ٤ ص ٢٠٠ ـ ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٦) انظر الأم للإمام الشافعي ج ٥ ص ١٠٠ ـ ١٠١.

<sup>(</sup>٧) انظر نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج للرملي ج ٧ ص ٢١٨ \_ ٢١٩.

و في المدهب الحنبلي يجب أن تشمل نفقة الوالد نفقة زوجته والإخوة الصغار للولد المنفق، ويشتوط لذلك إيسار الولد وكون الوالدين فقراء لا مال لهم ولا كسب يستغنون به عن إنفاق غيهم. كما يشترط أن تكون لمن تجب عليه النفقة ما ينفق عليهم فضلا عن نفقة نفسه إمًّا من ماله وإمًّا من كسبه وأن يكون المنفق وارثًا(ا).

ومع تباين بعض هذه الأراء في مسالة النفقة واشتراط بعض الشروط لها كما في المذهب الحنبلي إلا انها كلها تتفق في وجوب الرعاية الملقاة على الولد نحو أبويه وعلى الأخص عند كبرهما أو مرضهما أو عدم قدرتهما على إعالة أنفسهما. وإن التعلل بالعجز أو عدم استطاعة زوجته أو رفضها للعيش معهما لا يبرر عقوق الولد لوالديه أو هجرهما أو التخلي عن رعايتهما، فقد روى الترمذي عن أبن عمر قال: كانت تحتي أمراة أحبها وكان أبي يكرهها فامرني أن أطلقها فأبيت فذكرت ذلك للنبي ﷺ فقال: «يا عبدالله بن عمر طلق أمراتك»(").

كما أن التعلل بقيام الدولة أو الجمعيات برعاية الوالدين لقدرتهما على ذلك لا يسقط عن الولد واجبه في بر أبويه، لأن ولاية الدولة ولاية عامة وولاية الولد ولاية خاصة وهذه الولاية أوجب والزم من الأولى.

والله أعلم المستيان إلى المستاد المستداد

 <sup>(</sup>١) المغني والشرح الكبير لابن قدامة ج ٩ ص ٢٥٦ \_ ٢٥٨ وكشاف القناع عن متن الاقناع ج ٥ ص
 ٤٨٠ \_ ٤٨٢.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ج ٣ ص ٤٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر المحلى ج ١٠ ص ١٠٨ ومجلة البحوث الفقهية المعاصرة العدد الخامس ص ١٧٠.

# حكم شراء المال المغصوب:

\* ما حكم من اراد شراء سيارة من بائع وهو يعرف او يظن انها مغصوبة؟

الجواب: يحرم عليه شراء كل ما هو مغصوب وما فيه شبهة غصب سواء كان المشتري يعرف حقيقة الغصب على وجه اليقين، أو على وجه الظن والاحتمال الراجح، وذلك أن المال المغصوب حرام على غاصبه لدخوله فيما حرم الله على عباده لقوله تعالى: ﴿ ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل ﴾(١) وقوله: ﴿ واحل الله البيع وحرم الربا ﴾(١) فالغصب يدخل في أكل المال بالباطل كما يدخل فيما حرم الله من البيع بالربا لأن من أسباب حرمة هذا البيع الاستغلال وأكل الأموال بغير حق.

وكما حرَّم الله أكل الأموال بالباطل فقد أكد على ذلك رسوله ﷺ في خطبة الوداع حين قال: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذاء(٣).

ويعتبر المشتري للمغصوب مستوليًا على ملك لا يملكه رغم دفعه ثمنًا، له فلمالك السيارة في المسئلة الرجوع عليه أو على الغاصب أيهما شاء، وإذا تلفت فله كذلك الرجوع بالضمان على المشتري أو على الغاصب أيهما أراد. كما أن له الحق في الحصول على ما نتج عن السيارة من منافع كالمبالغ التي حصل عليها الغاصب أو المشتري من تأجيرها مدة بقائها عند أحدهما.

ويتعلق بهذه المسالة عدة فروع منها: عدم جواز إجازة بيع المغصوب فلا يجوز لصاحب السيارة المغصوبة إجازة البيع لأن أصل البيع كان محرمًا فلا يحل لأحد إجازة المحرم<sup>(1)</sup>.

ومنها أن للغاصب نقض عقد بيع السيارة على أساس أنه قد تصرف فيما لا يملكه (\*) ومنها أن وضع المغصوب في وجه من وجوه البر كوقفه أو التصرف به لا يغير من طبيعة الغصب ولا يبيح للمتولي على الوقف أو نحوه قبول أو استغلال المال المغصوب أو التصرف فيه. وكما يحرم شراء المال المغصوب ـ كحال السيارة في المسألة ـ فإنه يحرم قبوله هدية

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، من الآية ١٨٨

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ج ١١ ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) انظر الأم للإمام الشافعي ج ٣ ص ١٥ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٥) منح الجليل شرح على مختصر خليل لمحمد عليش ج ٤ ص ٤٥٧.

او صدقة او بأي صفة اخرى من صفات التعامل، وسواء كان المال المغصوب معلوكًا لشخص او لمؤسسة تجارية او خيرية او لحكومة، بل إن حرمة المال المغصوب من الحكومة اشد إثمًا من غيره لتعلق حقوق كل الناس به.

وتحريم الغصب تحريم مطلق سواء كان المغصوب منه مسلمًا أو غير مسلم لأن التحريم لا يتعلق بشخص الغاصب أو المغصوب بل يتعلق بحرمة الفعل ذاته، ولا يستثنى من ذلك إلا كون المغصوب محرمًا كالخمر (إذا غصبها من مسلم) أمًّا إن غصبها من غير المسلم المستأمن وجب ضمانها عليه أو على المشترى.

وكما يحرم شراء المال المفصوب فإنه يحرم اكله أو شربه إذا كان مما يؤكل أو يشرب كما يحرم استعماله فيما يُستُعَمُّلُ فيه فلا يصح لمن عَلِم بغصب السيارة ركوبها، أو قضاء حاجته عليها، ولو كان المشترى قد دفع فيها شمنًا.

فإن قال قائل وكيف يعرف المال المغصوب خاصة عندما يصعب تحديد الأمر على نحو بَيْن، فقد تكون السيارة مثلاً في معرض للبيع أو في يد بائع معروف بالأمانة أو تكون مغصوبة من مكان بعيد عن مكان البيع ونحو ذلك مما قد لا يعرفه المشترى؟.

قلت: ويمكن الاستدلال على الغصب بعدة دلائل: منها ـ رخص ثمن الغصوب فالسيارة التي يُنْقُصُ ثمنها نقصًا بينًا قد تكون مغصوبة، والبيع الذي يتم بعيدًا عن اعين الناس مدعاة للشك فيه، والعين التي لا تتوفر فيها لوازمها الاساسية كلوحة السيارة أو رخصتها ـ قد تكون مغصوبة، والبائع الذي لا يُعْرَفُ له مقر أو لم يشتهر عنه التعامل في البضاعة محل البيع قد يكون مدعاة للشك وفكذا.

فإن قال قائل: وكيف يتسنى للمشتري معرفة المغصوب بناء على الظن والاحتمال بينما القاعدة براءة الذمة حتى يثبت العكس؟ فالجواب على هذا، أن المسلم مطلوب منه التحرز والاحتياط، واتقاء الشبهات وإن من يتقيها يستبريء لدينه وعرضه ومن يقع فيها يقع في الحرام كالراعى يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه.

والله أعلم.

حكم الهندسة الهادفة إلى التغيير في خلق الإنسان أو في عضو من اعضائه:

خقوم عدة مختبرات منذ سنوات بإجراء سلسلة من التجارب غايتها التغيير في 
 خُلْقِ الإنسان تارة بمحاولة التحكم في تفكيره، وتارة بمحاولة الهندسة في اعضائه 
 لتحويله من نوع إلى نوع، وتارة بمحاولة التحكم في صفاته عن طريق التأثير في 
 عملية التوارث. ورغم أن هذه التجارب ما زالت في طور المحاولة إلا أنها تُشْغِلُ 
 بال الإنسان وكيف يقف منها؟

والجواب: على هذه المسالة من وجهين: الوجه الأول - محاولة تغيير خلق الإنسان أو تغيير عضو من أعضائه من الصورة التي خلقه الله عليها إلى صورة أخرى وفقًا لطبيعة التجربة والغاية منها كالتحكم في توجيه العقل أو تحويل الذكر إلى أنثى أو العكس فهذا مما يُحُرُمُ فعله من قبل الفاعل والمفعول به وقد دلت على ذلك أحكام القرآن والسنة.

فمن احكام القرآن قول اشتعالى عن محاولة إبليس إيقاع الإنسان في المعصية: ﴿ ولاضلنهم ولامنينهم ولامرنهم فليبتكن آذان الانعام ولامرنهم فليغيرن خلق الله ﴾(ا. الآية.

والمعنى الظاهر من الآية الكريمة هو التغيير في الخلق (") أي في بناء الإنسان وتكوينه. ولهذا التغيير صور عدة: منها ــ الزيادة في الخلق كالوصل، ومنها التعديل فيه كالوشم والوشر ومنها التعديل فيه بالنقص كالإخصاء وقطع الاعضاء ونحو ذلك مما يغير في خلق الإنسان من الصورة التي صوره الله عليها كما في قوله تعالى: ﴿ هو الذي يصوركم في الارصام كيف يشماء ﴾ ("). الآية. وقدله تعالى: ﴿ خلق السموات والارض بالحق وصوركم فاحسن صوركم ﴾ (") وقوله تعالى: ﴿ الذي خلقك فسواك فعدلك ﴾ (").

ولكون أفعال التغيير من إيحاء إبليس وإغوائه حذر الله من اتباعه فقال تعالى: ﴿ وَمَن

<sup>(</sup>١) سورة النساء، من الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) القول الآخر لتفسير الآية هو أن المقصود بتغيير خلق أش التغيير في الدين وهذا يشمل فعل كل ما نهى الله عنه من خصاء ووشم ووشر وما في حكم ذلك من المعاصي التي يزينها الشيطان للإنسان. انظر في تفسير الآية تفسير الفخر الرازي ج ٦ ص ٤٩ ـ ٥٠ وجامع البيان عن تأويل آي القرآن للطبري ج ٤ ص ٢٨٤ ـ ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، من الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة التغابن من الآية ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الانفطار الآية ٧.

يتخذ الشيطان وليًا من دون الله فقد خسر خسرانًا مبينًا ﴾("). حلما محمد الما

كما دلت على تحريم هذه الافعال السنة، وقد أفردت كتب الحديث أبوابًا في تحريم الواصلة والمستوصلة والمستوشمة والنامصة والمتنمصة والمتفلجات والمغيرات خلق اشتعالى، فقد روى الإمام مسلم في صحيحه ما ورد عن اسماء بنت أبي بكر قالت جاءت أمراة إلى النبي ﷺ فقالت: يارسول أش إن في ابنة عُزيْسًا أصابتها حصبة فتمرق شعرها أفأصله؛ فقال: «لعن أنه الواصلة والمستوصلة»(").

وكما روى مسلم في صحيحه ماورد عن عبدالله بن عمر أنه قال: لعن ألله الواشعات والمستوشعات والنامصات والمتنصات والمتقلجات للحسن المغيرات خلق ألله. قال فبلغ ذلك أمراة من بني أسد يقال لها أم يعقوب وكانت تقرأ القرآن فأتته فقالت: ما حديث بلغني عنك أنك لعنت كذا وكذا؟ فقال عبدالله: ومالي لا ألعن من لعن رسول ألله ﷺ وهو في كتاب ألله. فقالت المرأة: لقد قرأت ما بين لوحي المصحف فما وجدته فقال لأن كنت قراتيه لقد وجدته قال ألله عز وجل: ﴿ وما أتلكم الرسول فخذوه وما فهاكم عنه فانتهوا ﴾ (٢).

وقد دلت هذه الروايات على تحريم التغيير في الخلق سواء كان هذا التغيير بالزيادة أو النقص فيما كان المراد منه مجرد التغيير للتزوير والتدليس كرصل الشعر أو تغريق الاسنان للدلالة على صغر السن أو نحو ذلك أما إذا كان المراد علاج مرض أو إزالة أذى كنتوء في عضو يعيق الجسم عن الحركة أو يسبب لصاحبه الما نفسيًا فإنه يدخل في حكم التداوى والعلاج المأمور به شرعًا.

وبناء على عموم الأحكام السابقة يُدُرُمُ كل فعل يهدف إلى التحكم في تفكير الإنسان وتوجيهه على خلاف فطرته، كما يُدُرُمُ كل تغيير في عضو من اعضاءه كتحويل الذكر إلى انثى أو العكس سواء كان عن طريق العمل الجراحي، أو عن طريق الحقن بالهرمونات ومنشطات الخلايا، أو مافي حكم في ذلك من الأفعال الهادفة إلى التغيير في خلق الإنسان.

الوجب الثاني في المسالة محاولة التأثير في صفات الوراثة فمن المعلوم أن الإسلام تُعَرَّض لمسألة التوارث في الصفات كالطباع والمرض ونحو ذلك فقد سأل رسول الله ﷺ الرجل الذي حاول إنكار مولوده لسواده عما إذا كان له من أبل، وما إذا كان فيها من

<sup>(</sup>١) سورة النساء من الآية ١١٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النوري ج ٤ ص ١٠٢ ـ ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي المرجع السابق ص ١٠٥ ـ ١٠٧، الآية ٧ من سورة الحشر.

اورق، وعندما أجابه بنعم سائه عن سبب ذلك فقال الرجل: لعل عرفًا نزع به فقال له عليه الصلاة والسلام: هو ذاك فلعسل عرفًا نزع بابنك. ومقاد ذلك إمكانية انتقال اللون عن طريق التوارث. وفي مجال انتقال السلوك عن طريق الزواج حَثَّ رسول الله ﷺ على حسن الاختيار فقال: «تغيروا لنطفكم»(۱) وقال: «إياكم وخضراء الدمن، وعندما سبُّلُ عليه الصلاة والسلام عنها قال: «المراة الحسناء في المنبت السوء»(۱).

ووصية الرسول ﷺ في اختيار الزوجة هي لتجنب انتقال الأمراض وغيرها عن طريق الوراثة فإذا توصل الطب إلى علاج هذه الأمراض سواء كان الجنين في بطن أمه أو خارجه فذاك من باب التداوي والعلاج المأمور به شرعًا لقوله ﷺ «تداووا ولا تداووا بحرام، ٣٠) وخلاصة المسألة أن كل فعل يهدف إلى تغيير خلق الله بالزيادة أو النقص يعتبر مُحَرفًا، ويستثنى من ذلك ما كان لضرورة معتبرة شرعًا، أو ما كان القصد منه التداوي كعلاج أمراض الوراثة ونحوها.

والله أعلم

Market Carlotte for facilities and the first facilities and the second second second

<sup>(</sup>١) الفتح الكبير ج ٢ ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال ج ١٦ ص ٤٩٦.

<sup>(</sup>٣) سنن ابي داود ج ٤ ص ٧.

# وثائق ونصوص

# الكلمة الموجهة

من خادم الحرمين الشريفين الملك فهد بن عبدالعزيز وصاحب السمو الملكي الأمير عبدالله بن عبدالعزيز وفي العهد ونائب رئيس مجلس الوزراء ورئيس الحرس الوطني إلى حجاج بيت الله الحرام لعام ١٤١١هـ ١٩٩١م

# بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَإِذَ بُوانَا لَابِرَاهِيمَ مَكَانَ البِيتَ أَنَ لَا تَشْرِكَ بِي شَيِئًا وَطَهَرَ بِيتِي لَلطَائُفِينَ والقَائَمِينَ والركع السجود ﴾(١) ﴿ وَاذَنَ فِي النَّاسَ بِالحَجِ يَاتُوكَ رَجَالًا وَعَلَى كَلَّ ضَامِرٍ يأتينَ مِن كُلَّ فَجَ عَمِيقَ ﴾(١).

الحمد شه الذي هدانا للإسلام واصطفانا خير أمة أخرجت للناس، والصلاة والسلام على رسول الله وأكرم خلقه.. سيدنا محمدٍ وعلى آله وصحبه أجمعين.

ايها الإخوة المسلمون الحاجون إلى بيت الله الحرام:

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته:

نحييكم بأحسن تحية في هذا اللقاء الإيماني العظيم المتجدد كل عام، ونتوجه إليكم بأطيب التهاني بتمام حجكم وكمال سعيكم بعد أن أكرمكم ألله بالوقوف في عرفات ملبين خاشعين لله شاكرين له أنعمه ثم أفضتم إلى المزدلفة ومنى، مهللين مكبرين وذاكرين الله عند المشعر الحرام.

وهنيئًا لكم ببلوغ عيد الأضحى المبارك في هذه الأرض الطيبة المقدسة ونسال الله جلت قدرته أن يتقبل حجكم ويبارك سعيكم ويعيدكم إلى أوطانكم سالين غانمين مغفورة خطاياكم.

ايها الإخوة ضيوف بيت اشه

الإسمالام كما جاء في كتاب الله المنزل على رسول الله ﷺ يدعو إلى السلام والمحبة

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآية ٢٧.

والتآخي والتعاطف والتراحم والتلاحم بين المسلم وأخيه المسلم، ولا فضل لعربي على عجمى إلا بالتقوى.

والإسلام يهدي إلى طريق الحق وقول الصدق ومكارم الأخلاق، ويحض على نصرة المظلوم ومواساة المكلوم وإسعاد المحروم.

يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويحل الطيبات ويحرم الخبائث ويصون كرامة الإنسان ويحافظ على قدراته العقلية والصحية.

والإسلام يومي ببر الوالدين واحترام الكبير والعطف على الصغير ويساوي بين الناس في الحقوق والواجبات وينظم حياة الفرد وعلاقاته في التعامل وتبادل المصالح بالعدل والقسطاس. كما اهتم بحقوق المراة وتنظيم علاقة المرء بزوجه في كل الظروف والأحوال.

والإسلام يقوم على مبدأ الشورى.. إذ يقول تبارك اسمه ﴿ وأمرهم شورى بينهم ﴾(١) ويقول على الله ﴾(١). أبها الأشقاء الأعزاء:

لقد تأسس الحكم في هذا البلد العزيز علينا وعلى كل مسلم في العالم على تقوى الله وإقامة حدود الله والتمسك بتعاليم العقيدة الإسلامية نصًا وروحًا قولاً وفعلاً، نامر بالمعروف وننهى عن المنكر، ونقيم العدل بين الناس، نفشي السلام ونصل الأرحام ونسعى ما استطعنا إلى الإصلاح بين الناس وحل الخلافات بالكلمة الطيبة وبالتي هي أحسن.

على هذه الأسس القويمة والدعائم الكريمة قامت المملكة العربية السعودية منذ أن اسسها الملك الراحل عبدالعزيز بن عبدالرحمن آل سعود يرحمه الله.

وانطلاقًا من المسئولية التي شرّقها الله بها حكومة وشعبًا بخدمة الحرمين الشريفين ورعاية حجاج بيت الله العتيق جندت الملكة كل طاقاتها المحدودة وإمكاناتها المتواضعة منذ نشأتها في القيام بهذا الواجب الإسلامي العظيم، معتمدة على الله ثم على سواعد أبنائها دون كلل أو ملل حتى أقاء الله علينا من نعمه، وفجَّر لنا كنوز الأرض بتدفق النفط، فضاعفنا الجهود ورفعنا مستوى الأداء وبذلنا العطاء في سبيل تحسين وتطوير سبل معايشنا بما يتواكب مع متطلبات العصر، وأنفقنا كلما وفقنا الله إليه لخدمة الحرمين الشريفين والسهر على راحة الحجاج والزوار والمعتمرين، تعبيرًا عن شكرنا لله علم، نعمه وآلائه.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية ٩٥١

لم نقصر بعد ذلك في ميادين الخير على بلادنا ومواطنينا ولم نقصر بومًا في واجبنا تجاه الشقائنا من الدول العربية والإسلامية، فشاركنا الجميع في خيرات هذا البلد ومددنا يد العـون إلى القـاصي والداني دون مَنَّ أو اذَى ودون مردود نتطلع إليه من أحد سوى الشعور براحة الضمير في مشاركة إخواننا المسلمين في السراء والضراء بقدر ما نستطيع ويقدر ما تسمح به الظروف، ولم يسجل التاريخ علينا يومًا أننا أسنانا إلى أحدٍ أو الحقنا الضرر بأحدٍ وكنا ولا رائد الاسبق إلى الخير في جميع الظروف والأحوال.

# ايها الأخوة الأشقاء في الأقطار العربية والإسلامية:

يأتى حج هذا العام في اعقاب احداث اليمة جسيمة عشناها.

ونـرى من واقـم السئـولية التي نقوم بها ومن منطلق الأمانة التي نتشرف بحملها وخـاصـة في ظل الأوضاع الدقيقة التي تعيشها منطقتنا العربية كما تعيشها الأمة الإسلامية وفي خضم الأخطار التي فرضها علينا وعلى العالم أجمع حاكم ظالم مستبد قادته نزعاته وغروره وأطماعه إلى تشتيت شمل أمتنا الإسلامية وتمزيق جمعها وتدمير ثرواتها باعتدائه الأثيم على دولة الكويت الشقيقة واحتلالها تحت جنح الظلام في أبشم جريمة شهدها التاريخ معا هو معروف لدى الجميع.

نقول من خلال هذا الواقع الأليم وحرصًا على تبيان الحقائق الواضحة الجلية الناس 
بعد أن حاول المرجفون المشككون والمنحرفون تشويه الصورة الواقعية لأحداث الخليج 
العربي بما يتفق مع أهوائهم وغاياتهم، نرى أن الواجب يحتم علينا توضيع الأمور وجلاء 
الحقيقة، مع توضيح الروابط والمواقف التي كانت بين الملكة العربية السعودية وبين 
العراق في ظل حاكمه صدام حسين، الذي قامت علاقتنا معه على التعاون والتضامن 
وحسن الجوار مند توليه، واستمرت العلاقة بيننا طبية حتى بدا الصراع المسلح بين 
العراق وإيران، وفجأة أيضًا وجدنا أنفسنا أمام واجب تمليه الصلات العربية والإسلامية 
ويفرضه الجوار فنهضنا إلى مساندة العراق بكل الوسائل والإمكانات على مدى ثمانية 
أعـوام حرصًا منا الإبقاء على بلد عربي شقيق تربطنا به صلات الدم واللغة والدين 
والمصالح المشتركة دون أن تكون هناك غاية معينة ضد إيران.

ولم ندخر وسعًا في سبيل هذا الواجب عن قناعة ورضًا فساعدناه على بناء جيش بكامل عتاده ومعداته على أحدث وأقوى ما تكون الجيوش الحديثة.

ووضعت الحرب أوزارها ولبينا دعوة لزيارة العراق وسمع العالم كله معنا ماذا قال صدام ومساعدوه ووسائل إعلامه من إطراء ومديح, وإشادة بمواقف الملكة تجاهه وتجاه شعب العراق. ولم نكن ننتظر الشكر على واجب اديناه بقدر ما كنا نتطلع إلى أن يكون جيش العراق سندًا وعضدًا لأشقائه في دول الخليج العربي عند الملمات، غير أن صدام حسين فاجأنا كما فاجأ العالم بأسره بما بدد الأمال ويما خيب الرجاء.

لقد كانتْ هناك بعضُ الخلافاتِ الهامشية بين العراقِ والكويت على أُمور تتعلقُ بإنتاج واسعار البترول، وبالتالي على ترسيم الحدود.

وعندما أدركنا من خلال متابعتنا وصلاتنا بقيادتي البلدين أن الأمور قد بدأت تتأرّم بين العراق والكويت بادرنا إلى تطويق الخلاف وأجرينا الإتصالات اللازمة في هذا الجانب ودعونا إلى عقد اجتماع عاجل للأطراف المعنية.

وانتهت الأمور إلى تهدئة النفوس، وما هي إلا ايامٌ حتى سمعنا عبر وسائل الإعلام نص المذكرة التي قدمها صدام حسين إلى الجامعة العربية وبالتالي نص المذكرة الجوابية من الكويت، فأعدنا الكرة لإزالة سوء التفاهم وبذلنا المستحيل في هذا المجال بما هو معلن ومعروف لدى الجميم.

وفي غضون ذلك أثار صدام حسين مشكلة الحدود مع دولة الكويت، واشه وحده يعلم كم بذلنا بالتعاون والتنسيق مع فخامة الرئيس محمد حسني مبارك لتقريب وجهات النظر بين العراق والكويت حتى انتهى الأمر إلى استضافة الملكة لوفدي البلدين في مدينة جدة مساء يوم الثلاثاء التاسع من شهر المحرم لعام ١٤١١هـ الموافق للحادي والثلاثين من شهر تموز/ يوليو لعام ١٩٩٠م.

وكان الوفد العراقي برئاسة عزت إبراهيم، والكويتي برئاسة سمو الشيخ سعد العبد إنه الصباح ولى عهد الكويت.

وعلمنا من الوفدين انهما قد بحثا مطولاً حول القضايا ذات الاهتمام المشترك وإنهما اتفقا على عقد الجولة الثانية في بغداد بعد ثلاثة أيام، تلبها جولة ثالثة عند اقتضاء الضرورة في الكويت.

وكنا أنذاك اسعد الناس بما تحقق من إنجاز خيرٍ بين البلدين في المرحلة الأولى متطلعين بأمل كبير إلى إنهاء الخلاف بالطرق المحببة إلى النفوس.

ولكن صدام حسين الذي كان يبيّت الشر والغدر والخديعة وقد اعد عدته لما بيته وهيأ جنده لما دبره اقدم بعد منتصف الليل من صبيحة يوم الخميس الحادي عشر من محرم ١٤١١هـ الثاني من شهر آبِ اغسطس لعام ١٩٩٠م على اجتياح الكويت وإزالتها من الوجود وضمها إلى العراق في خطوات مسرحية سريعة متعاقبة.

وصحا العالم يوم الخميس على نبأ الكارثة التي هزت الضمير الإنساني، وخالفت كل

التعاليم الإسلامية، وأهدرت القيم الخلقية والاجتماعية.

ولقد سجل التاريخ في صفحاته السوداء لصدام حسين هذه الجريمة البشعة المنكرة التي ارتكبها في حق دولة عربية مسلمة آمنة سالمةٍ ساندته عند الشدائد بكل ما تستطيع، وفي حق الأمة العربية بأكملها.

وتابع العالم بعد ذلك ما حل بشعب الكويت الشقيق من ضياع وتشريد ونهبٍ للثرواتٍ وهتكٍ للحرمات.

# ايها الإخوة:

لقد سبق أن أوضحنا في كلماتٍ سابقةٍ ومناسباتٍ عديدةٍ تفاصيل الجهود المكثفة التي بذلناها والمساعي المتواصلة التي قمنا بها عقب ذلك، بالتعاون المشترك مع فخامة الرئيس محمد حسنى مبارك لتفادى إراقة الدماء وويلات الحرب.

ولكن وعندما أيقنا أن حاكم العراق الذي خان عهده وخلف وعده لنا ولفخامة الرئيس محمد حسني مبارك بعدم المساس بأمن واستقلال الكريت، عندما أيقنا أنه يبيت شرًا للمملكة العربية السعودية، بحشد قواته الكبيرة المساندة بالمدفعية والدبابات والقوات الجوية على حدود المملكة، اتخذنا القرار التاريخي مستعينين باش ثم بالدول العربية والإسلامية الشقيقة والدول الصديقة لمساندة قواتنا المسلحة في واجب الدفاع عن المملكة وتحرير الكويت.

وتلقينا على الفور الاستجابة السريعة من دولر عربية وإسلامية ومن دولر كبرى صديقة، وهيأنا قواتنا المسلحة لمواجهة كل الاحتمالات، وواصلنا بعد ذلك مساعي السلام بالتعاون والتنسيق مع كل الدول المحبة للسلام، فانعقد مؤتمر القمة العربية الاستثنائي في القاهرة يوم الجمعة التاسع عشر من محرم لعام ١٤١١هـ العاشر من اغسطس لعام ١٩١٠م، وسبقه انعقاد مؤتمر وزراء خارجية الدول الإسلامية، وواكبه مجلس الأمن بقراراته المعلنة والمعروفة.

ولكن صدامًا أحبط كل تلك الجهود ورفض الشرعية الدولية وأعلن إصراره على مواصلة اعتداءاته، وإدعاءاته بأن الكويت جزءً من العراق مما هو إفك وبهتان.

وتعاقبت مئات الرسائل والبعوث والنداءات من المملكة العربية السعودية ومصر والمغرب وسوريا وبريطانيا وفرنسا وأمريكا والاتحاد السوفيتي والصين الشعبية والأمين العام للأمم المتحدة والجامعة العربية ومنظمة المؤتمر الإسلامي ومنظمة الوحدة الإفريقية ومنظمة دول عدم الانحياز، وكلها تحمل مناشدة حاكم العراق برفع عدوانه عن الكويت وانسحاب قواته منها وعودة الشرعية إليها بقيادة أمير البلاد سمو الشيخ جابر الأحمد الصباح وحكومته وبالتالي انسحاب قواته المرابطة بالقرب من حدود المملكة العربية السعودية.

وكان رده الدائم والمعلن الرفض القاطع لكل هذه المساعي والمطالب واختار أن ينفرد بتدمير كل الجهود التي بذلت من أجل صيانة الأرواح وسفك الدماء.

وقف صدام هذا الموقف واصر عليه واشهد العالم على نفسه بحيث اصبح من المتعذر على أي فرد أن يجد عنده أثراً من آثار حسن النبة، فما كان أمامنا إلا أن ننهض لمواجهة العدوان امتثالًا لقوله تعالى:

﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فاصلحوا بينهما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفي إلى امر الله فإن فاءت فاصلحوا بينهما بالعدل واقسطوا إن الله يحب المقسطين ﴾(١).

وإن تعجب بعد كل هذا فعجب قول بعض قادة الدول العربية: إن صداماً لم يمنح فرصة للحلول الدبلوماسية متجاهلين عمداً السبب المباشر في كل هذه الكوارث وراحوا ينددون بوجود القوات الصديقة في منطقة الخليج متناسين احتلال الكريت وما حل بحكومته وبشعب ومقدراته واخذوا يتباكون على المقدسات وهم اعرف الناس بحقائق الأمور واكثرهم إدراكاً بأن المقدسات الإسلامية في حصن حصين ودرع مكين وأن بينها وبين مواقع القوات الصديقة ما يزيد على الفي وخمسمائة كيلًو متر ويدعون بتحريم الاستعانة بالقوات الصديقة.

وقد بين علماء الأمة وفقهاء العقيدة الإسلامية في كل مكانٍ أوجه الحق في ذلك تبياناً لا لبس فيه وأعلنوا تأييدهم لكل ما اتخذناه لصد العدوان الأثيم.

وهناك من ينادون بتوزيع الثروات ومساواة الغني بالفقير ويُومِئون للمملكة بالتلميح والتصريح بالتقصير في هذا المجال.

وليتهم يفعلون ما فعلته الملكة في مواطن البذل والعطاء منذ أن أفاء أشعليها من نعمه فلقد أنفقت المملكة العربية السعودية في مختلف مجالات الخير من دخلها الآف المليارات ووقفت إلى جانب العديد من الدول النامية والدول الشقيقة مواقف الأخوة المخلصة دون من أو أذى وشاركت الكثير في السراء والضراء سرًا وعلانيةً وبادرت إلى تخفيف آلام المنكوبين والمصابين من جراء النوازل في مختلف الاقطار والامصار انطلاقاً من قناعتها الذاتية بأداء الواجب الذي تمليه روابط الاخوة الإسلامية وامتثالًا لقوله ﷺ: «المسلم الذاتية بأداء الواجب الذي تمليه روابط الاخوة الإسلامية وامتثالًا لقوله ﷺ: «المسلم

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآية ٩.

للمسلم كالبنيان يشد بعضه بعضأء

فالإســـلام قد حدد طرق الإنفــاق بما يضمن التكافل بين الغني والفقير ووضع لها الضوابط والمعايير لقوله تعالى في الآية التاسعة عشرة من سورة الذاريات:

﴿ وَفِي أَمُوالُهُمْ حَقَّ لَلْسَائِلُ وَالْمُحْرُومُ ﴾(').

وفي الآية الرابعة والعشرين من سورة المعارج:

﴿ والذين في أموالهم حق معلوم ﴾(٢) ﴿ للسائل والمحروم ﴾(٣).

وفي قوله تعالى لرسوله الكريم:

﴿ خد من اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ﴾(''

والإسلام بعد كل هذا صان حقوق الفرد كما صان حقوق المجتمع وأوجد النظم التشريعية لسبل الإنفاق بالنسبة للفقراء والمحتاجين ومنها الزكاة بأنواعها كزكاة النقدين وزكاة الزروع والثمار وزكاة الأنعام لتحقيق التكافل الاجتماعي والتضامن الإسلامي بين أبناء الأمة الإسلامية على مستوى الفرد والجماعة.

واش وحده جل جلاله هو الذي قسم الأرزاق بين الناس حيث يقول في كتابه الكريم: ﴿ اهم يقسمون رحمت ربك نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخرياً ورحمت ربك خير مما يجمعون ﴾ (٠).

ريقول تبارك اسمه: ﴿ والله فضل بعضكم على بعض في الرزق فما الذين فضلوا برادى رزقهم على ما ملكت ايمانهم فهم فيه سواء افبنعمة الله يجحدون ﴾(١).

فإن كان المقصود بالذي ينادي به البعض ما جاءت به تعاليم الشريعة الإسلامية فالملكة قد اوفت هذا الجانب بأضعاف ما ورد في النصوص الإسلامية وإن كان القصد هو التكافىل والتعاضد وإسعاد المحروم وإغاثة الملهوف فالملكة ايضاً قد اوفت هذا الجانب على أحسن واكمل المستويات.

اما إذا كان القصد غير ذلك فهو رد على مصادره ولا نعباً به وحسبنا قناعة براحة الضمير فيما نقوم به ونؤديه.

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات الآية ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج آية ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة التوية الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف الآية ٢٢.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل الآية ٧١.

ولقد سمعنا من تنكر وأنكر وجحد ما قدمته المملكة لبلاده من دعم ومساندةٍ.

من أجل هذا سنوعز إلى جهات الاختصاص بإعلان ما قامت به الملكة من الواجبات الأخوية والإنسانية وما بذلته من أموالها في سبيل إسعاد الآخرين، بالإضافة إلى ما انفقته في الداخل في مجالات النهضة الزراعية والصناعية والعمرانية والحضارية والتقنية وعبر صناديق التنمية الثلاثة لإسعاد المواطنين وتمكينهم من العيش الكريم.

وبعد.. أيها الإخوة.. لقد حصحص الحق وزهق الباطل وانقشعت الغمة، وها هو صدام حسين يخبرج من الكويت بجنوده تلاحقه آثار جرائمه، وها مم الذين ناصروه وآذروه بالأمس يحاسبون انفسهم اليوم ويراجعون مواقفهم ولات ساعة مندم يقول الش عز وجل في كتابه الكريم:

﴿ إِنَ الله يدافع عن الذين آمنوا إن الله لا يحب كل خوان كفور ﴾(\*) ﴿ اذن للذين يقتلون بانهم ظُلموا وإن الله على نصرهم لقدير ﴾(\*) ﴿ الذين أخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرًا ولينصرن الله من ينصره إن الله لقويً عزيز ﴾(\*) ﴿ الذين إن مكناهم في الأرض اقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وامروا بالمعروف ونهوا عن المنكر وله عاقبة الأمور ﴾(\*)

# أيها الإخوة الأعزاء حجاج بيت الله الحرام:

لقد عقد علماء وفقهاء وخطباء العالم الإسلامي في هذه الرحاب الطاهرة وفي أماكن أخرى عدة اجتماعات موسعة من قبل الحدث الأليم وفي اعقابه، وناقشوا الأمور على ضوء تعاليم الكتاب والسنة وقالوا كلمتهم الواضحة الصريحة من خلال البيانات والقرارات التي اصدروها، وجميعها تتضمن التأييد المطلق لما اتخذناه من اجراءات لحماية الأوطان ومقدراتها، وهو ما ستجدونه مكتوبًا في الوثائق التاريخية الموجودة بين أيديكم.

وإنًا لنحمد الله العلي القادر على ما مكننا به من العون والتوفيق لنصرة دينه وإعلاء كلمته بتحرير الكويت من براثن الظلم والعدوان وعودة الشرعية إليها بقيادة امير البلاد سمو الشيخ جابرالأحمد الصباح، وعودة شعب الكويت إلى وطنه.

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج الآية ٤١.

# ايها الإخوة الأشقاء:

مرة أخرى نحييكم ونرحب بكم ضيوفاً كراماً على الرحمن.. آملين أن نلقاكم في اعوام قادمة إن شاء الله وقد تحقق النصر لقضايانا الإسلامية والعربية وفي طليعتها قضية الشعب الفلسطيني الشقيق بالعودة إلى وطنه ونيل حقوقه المشروعة انطلاقاً من قراري محلس الأمن ٢٤٢ و ٢٣٨.

كما نتطلع بأمل كبير إلى حل القضية الافغانية العادلة بما يمكن المجاهدين الافغان من نيل حقوقهم كاملةً وحق تقرير مصيرهم.

ونأمل أن يواصل الشعب اللبناني مسيرة الخير والسلام والنماء والبناء التي بدأها بصؤازرة سوريا الشقيقة انطلاقًا من قرارات الطائف ومن خلال المساعي الموفقة التي اسهمت فيها جميع الدول المحبة للسلام.

ولنا كبير الأمل في نجاح الجهود الدولية المبذولة والرامية إلى إحلال السلام الدائم والاستقرار الشامل في المنطقة العربية بل وفي جميع انحاء العالم.

وختامًا وكما بدانا بحمد الله نختتم بقوله تعالى:

﴿ دعواهم فيها سبحانك اللهم وتحيتهم فيها سلامٌ وآخر دعواهم أن الحمد ش رب العالمِن ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة يونس الآية ١٠.

# نظــام ديـــوان المظالـــم ومذكرتـــه الإيضاحيـــة

بعون الله تعالى

# نحن خالد بن عبدالعزيز آل سعود ملك المملكة العربية السعودية

بعد الاطلاع على المادتين (۱۹) و (۲۰) من نظام مجلس الوزراء الصادر بالمرسعوم الملكي رقم (۲۸) وتاريخ ۲۲/۱۰/۲۰هـ.

وعلى نظام ديوان المظالم الصادر بالمرسوم الملكي رقم (۱۳/۲/۸۰۰۹) وتاريخ ۱۳۷۶/۹/۱۷هـ.

وعلى قرار مجلس الوزراء رقم (٩٥) وتاريخ ٢/٦/٢٥هـ.

# رسمنا بما هو آت

المادة الأولى:

الموافقة على نظام ديوان المظالم بالصيغة المرافقة لهذا.

#### المادة الثانية:

تتولى هيئة الرقابة والتحقيق بالإضافة إلى الاختصاصات المسندة إليها التحقيق في جرائم الرشوة والتزوير والجرائم المنصوص عليها في المرسوم الملكي رقم (٤٣) وتاريخ /٢١/٢١هـ.

#### المادة الثالثة:

تُحال إلى هيئة الرقابة والتحقيق القضايا التي تحت التحقيق لدى ديوان المظالم وتلك التي اكتمل فيها التحقيق ولم تقدم لهيئات الحكم لمباشرة اختصاصها بشانها. وينقل المحققون الذين يباشرون هذا العمل بديوان المظالم بوظائفهم واعتماداتهم إلى هيئة الرقابة والتحقيق، ويتم تحديد المحققين الذين ينقلون بالاتفاق بين رئيس الديوان ورئيس الهيئة.

# المادة الرابعة:

تؤول اختصاصات هيئة التأديب المنصوص عليها في نظام تأديب الموظفين وقرارات مجلس الوزراء إلى ديوان المظالم، وتحال إليه جميع القضايا التأديبية.

#### المادة الخامسة:

تدمج ميزانية هيئة التأديب في ميزانية ديوان المظالم، وينقل اعضاء مجالس الحكم وجميع الموظفين والمستخدمين والعمال في الهيئة بوظائفهم واعتماداتهم إلى ديوان المظالم. المادة السيادسة:

يجوز استثناء خلال خمس السنوات التالية لنفاذ النظام أن تقوم لجنة الشؤون الإدارية لأعضاء الديوان بالنظر في إحالة من ترى عدم صلاحيته لعضوية الديوان على التقاعد، ويصدر قرار الإحالة على التقاعد في هذه الحالة بأمر ملكي.

# المادة السابعة:

ينشر هذا المرسوم في الجريدة الرسمية ويعمل به بعد سنة من تاريخ نشره (١). المادة الثامنة:

على نائب رئيس مجلس الوزراء والوزراء كل فيما يخصه تنفيذ مرسومنا هذا. التوقيع الملكي

عالم البوال والسار واستار والمان والمان والمان المان المان

المستعلق المستروف والكرافي في المستعلق الماليان والمالي والمالي

<sup>(</sup>١) نشر بالجريدة الرسمية (ام القرى) بالعدد رقم٢٩١٨ وتاريخ ٢٨ رجب سنة ١٤٠٢هـ.

# قرار رقم ۹۰ وتاریخ ۱٤٠٢/٦/۲٥هـ

إن مجلس الوزراء

بعد الاطلاع على المعاملة المرفوعة إلى حضرة صاحب السمو الملكي نائب رئيس مجلس الوزراء من معالي رئيس ديوان المظالم برقم ٢٣٣ وټاريخ ٢٩٩/٩/٢٠هـ والمتعلقة بمشروع نظام جديد لديوان المظالم.

وبعد الاطلاع على المحضر المعد في شعبة الخبراء برقم ٢٣ وتاريخ ١٣ / ١ / ١ ١ هـ.

# يقرر ما يلي

- ١ الموافقة على نظام ديوان المظالم ومذكرته الإيضاحية بالصيغة المرافقة لهذا.
- ٢ ـ تتولى هيئة الرقابة والتحقيق بالاضافة إلى الاختصاصات المسندة إليها التحقيق في جرائم الرشوة والتزوير والجرائم المنصوص عليها في المرسوم الملكي رقم ٤٣ وتاريخ
   ١٨ ١ ٢٧٧ / ١ ١ / ٢٩
- ٣ ـ تحال إلى هيئة الرقابة والتحقيق القضايا التي تحت التحقيق لدى ديوان المظالم وتلك التي اكتمل فيها التحقيق رام تقدم لهيئات الحكم لمباشرة اختصاصها بشأنها، وينقل المجقون الذين يباشرون هذا العمل بديوان المظالم بوظائفهم واعتماداتهم إلى هيئة الرقابة والتحقيق، ويتم تحديد المحققين الذين ينقلون بالاتفاق بين رئيس الديوان ورئيس الهيئة.
- 3 \_ تؤول اختصاصات هيئة التاديب المنصوص عليها في نظام تاديب الموظفين وقرارات
   مجلس الوزراء إلى ديوان المظالم، وتحال إليه جميم القضايا التاديبية ..
- هـ تدمج ميزانية هيئة التأديب في ميزانية ديوان المظالم، وينقل اعضاء مجالس الحكم
   وجميع الموظفين والمستخدمين والعمال في الهيئة بوظائفهم واعتماداتهم إلى ديوان
   المظالم.
- ٦ يجوز استثناء خلال خمس السنوات التالية لنفاذ النظام أن تقوم لجنة الشؤون
   الإدارية لاعضاء الديوان بالنظر في إحالة من ترى عدم صلاحيته لعضوية الديوان
   على التقاعد، ويصدر قرار الإحالة على التقاعد في هذه الحالة بأمر ملكي.
- ٧ \_ يُعمل بالمواد السابقة بعد سنة من تاريخ نشر المرسوم الملكي الصادر بالموافقة عليها،
  - ٨ \_ نظم مشروع مرسوم ملكي بما ورد في الفقرات السابقة صورته مرافقة لهذا.
- ٩ \_ تشكل لجنة من رئيس ديوان المظالم ومندوب عن وزارة المالية والاقتصاد الوطني

ومندوب عن الديوان العام للخدمة المدنية ومندوب عن هيئة الرقابة والتحقيق للقيام 
ما يل:

 1\_ نقـل المستشـارين والمحققـين العاملين في ديوان المظالم والمعينين على درجات السلك القضائي إلى الدرجات المقابلة لها في نظام ديوان المظالم عند نفاذه.

ب وضع قواعد لتصنيف المعينين على سلم رواتب نظام الخدمة المدنية من المستشارين والمحققين العاملين في ديوان المظالم واعضاء مجالس الحكم العاملين في هيئة التأديب ونقلهم إلى درجات اعضاء الديوان ورفعها إلى مجلس الخدمة المدنية المدنية محادار قرار بشأنها قبل نفاذ نظام ديوان المظالم.

 ١٠ على رئيس ديوان المظالم ورئيس هيئة الرقابة والتحقيق وضع الترتيبات اللازمة لتنفيذ ما ورد في الفقرات الثالثة والرابعة والخامسة من هذا القرار.

١١ ـ يعمل بما ورد في الفقرتين التاسعة والعاشرة اعتبارًا من تاريخ صدور هذا القرار.
 ولما ذكر حرر.

نائب رئيس مجلس الوزراء

# نظام ديوان المظالم الباب الأول في تشكيل الديوان واختصاصاته

#### المادة (١):

ديوان المظالم هيئة قضاء إداري مستقلة ترتبط مباشرة بجلالة الملك، ويكون مقره مدينة الرياض، ويجوز بقرار من رئيس الديوان إنشاء فروع له حسب الحاجة.

#### المادة (٢):

يتألف ديوان المظالم من رئيس بمرتبة وزير، ونائب رئيس أو اكثر، وعدد من النواب المساعدين والاعضاء ذوى التخصيص في الشريعة والانظمة.

ويلحق به العدد الكافي من الموظفين الفنيين والإداريين وغيرهم.

#### المادة (٣):

يعين رئيس الديوان وتنهى خدماته بأمر ملكي، وهو مسؤول مباشرة أمام جلالة الملك.

ويعين نواب رئيس الديوان وتنهى خدماتهم بأمر ملكى بناء على اقتراح رئيس الديوان.

ويختار رئيس الديوان رؤساء الفروع من بين اعضاء الديوان مع مراعاة درجات العالمين في الفرع.

#### المادة (٤):

تؤلف لجنة تسمى «لجنة الشـؤون الإدارية لأعضاء الديوان» وتتكون من رئيس الديوان أو من ينيبه وستة أعضاء لا تقل درجة كل منهم عن درجة مستشار (ب) يختارهم رئيس الديوان.

# المادة (٥):

تنعقد لجنة الشؤون الإدارية لأعضاء الديوان برئاسة رئيس الديوان أو من ينيبه، ولا يكرن انعقادها صحيحًا إلا بحضور جميع الأعضاء، وفي حالة غياب أحدهم بسبب نظر اللجنة مسألة تتعلق به أو له فيها مصلحة مباشرة أو لغير ذلك من الأسباب، يحل مخله من يرشحه رئيس الديوان ممن تتوفر فيهم شروط العضوية وتصدر قرارات اللجنة بالأغلبية المطلقة لاعضائها.

# المادة (٦):

يباشر الديوان اختصاصاته عن طريق دوائر يحدد عددها وتشكيلها، واختصاصها

النوعي والمكاني بقرار من رئيس الديوان.

المادة (٧):

يكون لديوان المظالم هيئة عامة تتكون من رئيس الديوان وجميع الأعضاء العاملين فيه، ويحدد اختصاصها وإجراءاتها بقرار من مجلس الوزراء.

المادة (٨):

- ١ \_ يختص ديوان المظالم بالفصل فيما يأتي:
- (١) الدعاوى المتعلقة بالحقوق المقررة في نظم الخدمة المدنية والتقاعد لموظفي ومستخدمي الحكومة والأجهزة ذوات الشخصية المعنوية العامة المستقلة أو ورثتهم والمستحقين عنهم.
- (ب) الدعاوى المقدمة من ذوي الشأن بالطعن في القرارت الإدارية متى كان مرجع الطعن عدم الاختصاص، أو وجود عيب في الشكل، أو مخالفة النظم واللوائح أو الخطأ في تطبيقها أو تأويلها، أو إساءة استعمال السلطة. ويعتبر في حكم القرار الإداري وفض السلطة الإدارية أو امتناعها عن اتخاذ قرار كان من الواجب عليها اتخاذه طبقًا للانظمة واللوائح.
- (ج) دعاوى التعويض الموجهة من ذوي الشأن إلى الحكومة والأشخاص ذوي
   الشخصية العامة المستقلة بسبب أعمالها.
- (د) الدعاوى المقدمة من ذوي الشان في المنازعات المتعلقة بالعقود التي تكون الحكومة أو أحد الاشخاص المعنوية العامة طرفًا فيها.
  - (هـ) الدعاوى التأديبية التي ترفع من هيئة الرقابة والتحقيق.
- (و) الدعاوى الجزائية الموجهة ضد المتهمين بارتكاب جرائم التزوير المنصوص عليها نظامًا، والجرائم المنصوص عليها في نظامًا، والجرائم المنصوص عليها في المرسوم الملكي رقم ٤٢ وتاريخ ٢٩/١٠/٧٧هـ، والجرائم المنصوص عليها في نظام مباشرة الأموال العامة الصادر بالمرسوم الملكي رقم ٧٧ وتاريخ ٢٣/١٠/١٥هـ.

وكذلك الدعاوى الجزائية الموجهة ضد المتهمين بارتكاب الجرائم والمخالفات المنصوص عليها في الانظمة إذا صدر أمر من رئيس مجلس الوزراء إلى الديوان بنظرها.

- (ز) طلبات تنفيذ الأحكام الأجنبية.
- (ح) الدعاوى التي من اختصاص الديوان بموجب نصوص نظامية خاصة.
- ٢ مع مراعاة قواعد الاختصاص المقررة نظامًا يجوز لمجلس الوزراء إحالة ما يراه من مواضيع وقضايا إلى ديوان المظالم لنظرها.

#### المادة (٩):

لا يجوز لديوان المظالم النظر في الطلبات المتعلقة بأعمال السيادة أو النظر في الاعتراضات المقدمة من الأفراد على ما تصدره المحاكم أو الهيئات القضائية من أحكام أو قرارات داخله في ولايتها.

# المادة (١٠):

تتولى هيئة الرقابة والتحقيق الادعاء أمام الدائرة المختصة في الجرائم والمخالفات التي تتولى الهيئة التحقيق فيها.

# الباب الثاني في نظام اعضاء الديوان

المادة (۱۱):

يشترط فيمن يعين عضوًا في الديوان:

- (1) أن يكون سعودي الجنسية.
  - (ب) أن يكون حسن السيرة والسلوك.
- (ج) أن يكون متمتعًا بالأهلية الكاملة لتولى الأعمال القضائية.
- (د) أن يكون حاصلًا على شهادة من إحدى كليات الشريعة بالملكة العربية السعودية أو شبهادة جامعية أخرى معادلة.
  - (هـ) ألا يقل عمره عن اثنين وعشرين عامًا.
    - (و) أن يكون لائقًا صحيا للخدمة.
- (ز) ان لا يكون قد حكم عليه بحد أو تعزير أو في جرم مخل بالشرف، أو صدر بحقه قرار تأديبي بالفصل من وظيفة عامة، ولو كان قد رد إليه اعتباره.

### المادة (۱۲):

درجات أعضاء الديوان هي:

ملازم بدرجة ملازم قضائي.

مستشار مساعد (ج) بدرجة قاضي (ج).

مستشار مساعد (ب) بدرجة قاضي (ب).

مستشار مساعد (١) بدرجة قاضي (١).

مستشار (د) بدرجة وكيل محكمة (ب).

مستشار (ج) بدرجة وكيل محكمة (١).

مستشار (ب) بدرجة رئيس محكمة (ب).

مستشار (۱) بدرجة رئيس محكمة (۱).

نائب مساعد بدرجة قاضى تمييز.

نائب رئيس بدرجة رئيس تمييز.

# المادة (۱۳):

يشترط لشغل درجات اعضاء الديوان توفر المؤهلات المحددة للدرجات المقابلة لها في خظام القضاء مع مراعاة ما يلي:

- (1) تعتبر كل من الماجستير في مجال العمل ودبلوم دراسات الأنظمة بمعهد الإدارة العامة معادلة للاشتغال بأعمال قضائية نظيرة مدة أربع سنوات.
- (ب) تعتبر درجة الدكتوراه في طبيعة العمل معادلة للاشتغال بأعمال قضائية نظيرة مدة ست سنوات.
- (ج) يعتبر الاشتغال بأعمال التحقيق والقضاء والاستشارات في مجال العمل اشتغالًا في اعمال قضائية نظيرة.

# المادة (١٤):

يكون من يعين من الأعضاء ابتداءُ تحت التجربة لمدة عام، وتصدر لجنة الشؤون الإدارية لاعضاء الديوان بعد نهاية مدة التجربة وثبوت صلاحية المعين قرارًا بتثبيته.

ويجوز قبل صدور هذا القرار الاستغناء عنه بقرار من لجنة الشؤون الإدارية لأعضاء الديوان.

#### المادة (١٥) :

فيما عدا الملازم لا يكون عضو الديوان قابلاً للعزل ولكن يحال إلى التقاعد حتمًا إذا بلغ سن السبعين، على أنه إذا فقد أحد الأعضاء الثقة والاعتبار اللذين تتطلبهما الوظيفة يحال إلى التقاعد بأمر ملكي بناء على اقتراح من لجنة الشؤون الإدارية لأعضاء الديوان. المادة (١٦):

مع عدم الإخلال بما يقتضيه هذا النظام من احكام يتمتع اعضاء الديوان بالحقوق والضمانات المقررة للقضاء، ويلتزمون بما يلتزم به القضاة من واجبات.

### المادة (۱۷):

يجـرى التعيـين والترقية في درجات أعضاء الديوان وفقًا للإجراءات المقررة للتعيين والترقية في درجات السلك القضائي، وفي هذا الخصوص يكون للجنة الشؤون الإدارية لاعضاء الديوان بالنسبة لاعضاء الديوان نفس الاختصاصات المقررة لمجلس القضاء الاعلى بالنسبة لاعضاء السلك القضائي.

#### المادة (۱۸):

يعامل عضو الديوان من حيث الراتب والبدلات والمكافات والمزايا معاملة نظيره في الدرجة من أعضاء السلك القضائي.

# المادة (١٩):

يتم نقل أعضاء الديوان وندبهم وإعارتهم وفقا للإجراءات المقررة لنقل أعضاء السلك القضائي وندبهم وإعارتهم، وفي هذا الخصوص يكون للجنة الشؤون الإدارية لاعضاء الديوان بالنسبة لاعضاء الديوان نفس الاختصاصات المقررة لمجلس القضاء الاعلى بالنسبة لاعضاء السلك القضائي، كما يكون لرئيس الديوان في هذا الخصوص، وبالنسبة لاعضاء الديوان نفس الإختصاصات المقررة لوزير العدل بالنسبة لاعضاء السلك القضائي.

# المادة (۲۰):

يرخص رئيس الديوان للأعضاء بالإجازات في حدود احكام نظام الخدمة المدنية، واستثناء من هذه الأحكام يجوز أن تبلغ الإجازات المرضية التي يحصل عليها العضو خلال ثلاث سنوات سنة أشهر براتب كامل وثلاثة أشهر بنصف راتب، ويجوز تمديدها ثلاثة أشهر أخرى بنصف راتب بموافقة لجنة الشؤون الإدارية لأعضاء الديوان.

# المادة (۲۱):

إذا لم يستطع العضو بسبب مرضه مباشرة عمله بعد انقضاء الإجازة المقررة في المادة السابقة، أو ثبت في أي وقت أنه لا يستطيع لأسباب صحية القيام بوظيفته على الوجه اللائق فيحال على التقاعد.

# المادة (۲۲):

يتم التفتيش على أعمال أعضاء الديوان من درجة مستشار (ب) فما دون بأن يعهد رئيس الديوان إلى عضو أو أكثر من أعضاء الديوان القيام بعملية التفتيش الذي يجب إجراؤه مرة على الأقل ومرتين على الأكثر كل سنة.

ويجب أن يقوم بالتفتيش عضو بدرجة أعلى من درجة المفتّش عليه أو سابق عليه في الاقدمية إن كانا في درجة واحدة.

ويكون تقدير كفاءة العضو بإحدى الدرجات التالية:

كفؤ \_ فوق المتوسط \_ متوسط \_ اقل من المتوسط.

# المادة (٢٣):

ترسل صور من الملاحظات دون تقدير الكفاية إلى العضو صاحب الشأن للاطلاع وإبداء اعتراضاته حولها خلال ثلاثين يومًا.

# المادة (٢٤):

يشكل رئيس الديوان لجنة من ثلاثة من اعضاء الديوان لفحص الملاحظات ثم الاعتراضات التي يبديها العضو المعني، وما تعتمده اللجنة من هذه الملاحظات يودع في ملف العضو مع الاعتراض، وما لا يعتمد يرفع من التقدير ويحفظ، ويبلغ العضو بتقدير كفايته المعتمد من اللجنة.

# المادة (٢٥):

يجوز للعضو الذي حصل على تقدير يثبت فيه ان درجته اقل من المتوسط ان يتظلم إلى لجنة الشؤون الإدارية خلال ثلاثين يومًا من تاريخ إخطاره بمضمون التقدير، ويكون قرار اللجنة في هذا الشأن نهائيًا.

# المادة (٢٦):

إذا حصل العضو على تقدير اقل من المتوسط في تقرير الكفاية ثلاث مرات متواليات فيحال إلى التقاعد بأمر ملكي بناء على اقتراح من لجنة الشؤون الإدارية المادة (٧٧):

تصدر لائحة بقرار من رئيس ديوان المظالم بعد موافقة لجنة الشؤون الإدارية تبين قواعد وإجراءات التفتيش.

# ILLE (AY):

مع عدم الإخلال بما لأعضاء الديوان من حياد واستقلال يكون لرئيس الديوان حق الإشراف على جميع الدوائر والأعضاء، ولرئيس كل دائرة حق الإشراف على الأعضاء التابعين لها.

# المادة (٢٩):

لرئيس الدائرة حق تنبيه الأعضاء التابعين لها إلى كل ما يقع منهم مخالفًا لواجباتهم الم مقتضيات وظائفهم بعد سماع اقوالهم، ويكين التنبيه مشافهة أو كتابة، وفي الحالة الأخيرة تبلغ صورة منه للديوان، وللعضو في حالة اعتراضه على التنبيه الصادر إليه كتابة من رئيس الدائرة أن يطلب خلال أسبوعين من تاريخ تبليغه إياه إجراء تحقيق عن الواقعة التي كانت سببًا للتنبيه، وتؤلف للغرض المذكور بقرار من رئيس الديوان لجنة من ثلاثة من المستشارين، ولهذه اللجنة بعد سماع أقوال العضو أن تعهد إلى أحد أعضائها بإجراء التحقيق إن وجدت وجبًا لذلك، ولها أن تؤيد التنبيه أو أن تعتبره كأن لم يكن، وتبلغ قرارها لرئيس الديوان، وإذا تكررت المخالفة أو استمرت بعد تأييد التنبيه من قبل اللجنة رفعت الدعوى التأديبية.

# المادة (٣٠):

تاديب الأعضاء يكرن من اختصاص لجنة تشكل بقرار من رئيس الديوان من خمسة من اعضاء لجنة الشؤون الإدارية ويراسها اعلاهم درجة، فإن تساووا فأقدمهم في الخدمة، وإذا كان العضو المقدم إلى المحاكمة عضوًا في لجنة الشؤون الإدارية أو قام باحدهم مانع يمنعه من الاشتراك في لجنة التاديب يندب رئيس الديوان احد اعضاء الديوان الذين تتوفر فيهم شروط عضوية لجنة الشؤون الادارية ليحل محله، ولا يكون انعقاد لجنة التأديب صحيحًا إلا بحضور جميع اعضائها، وتتخذ قراراتها بالاغلبية المطلقة لاعضائها.

# المادة (٣١):

ترفع الدعوى التأديبية بطلب من رئيس الديوان من تلقاء نفسه أو بناء على اقتراح رئيس الدائرة التي يتبعها العضو.

ولا يقدم هذا الطلب إلا بناء على تحقيق جزائي أو بناء على تحقيق إداري يتولاه أحد المستشارين يندبه رئيس الديوان.

# المادة (٣٢):

ترفع الدعوى التاديبية بمذكرة تشتمل على التهمة والأدلة المؤيدة لها وتقدم للجنة التأديب لتصدر قرارها بدعوة المتهم للحضور امامها.

# المادة (٣٣):

يجـوز للجنـة التأديب أن تجري ما تراه لازمًا من التحقيقات، ولها أن تندب أحد أعضائها للقيام بذلك.

# المادة (٢٤):

إذا رات لجنة التأديب وجهًا للسير في إجراءات المحاكمة عن جميع التهم أو بعضها كلف المتهم بالحضور في ميعاد لاحق. ويجب أن يشتمل التكليف بالحضور على بيان كاف لموضوع الدعوى وادلة الاتهام.

#### المادة (٥٠):

يجوز للجنة التأديب عند تقرير السير في إجراءات المحاكمة ان تأمر بوقف المتهم عن مباشرة اعمال وظيفته، وللجنة في أي وقت أن تعيد النظر في امر الوقف.

# المادة (٢٦):

تنقضي الدعوى التأديبية باستقالة العضو. ولا تأثير للدعوى التأديبية على الدعوى الجزائية أو المدنية الناشئة عن الواقعة نفسها.

# المادة (۳۷):

تكون جلسات لجنة التأديب سرية، وتحكم لجنة التأديب بعد سماع دفاع العضو المرفوعة عليه الدعوى، وله أن يقدم دفاعه كتابة وأن ينيب في الدفاع عنه غيره. وللجنة دائمًا الحق في طلب حضوره بشخصه، وإذا لم يحضر ولم ينب أحدًا جاز الحكم في غيبته بعد التحقق من صحة دعوته.

# المادة (٢٨):

يجب أن يشتمل الحكم الصادر في الدعوى التأديبية على الأسباب التي بنى عليها وأن تُتلى أسبابه عند النطق به في جلسة سرية، وتكون أحكام لجنة التأديب نهائية غير قابلة للطعن.

## المادة (٣٩):

العقوبات التأديبية التي يجوز توقيعها على العضو هي اللوم والإحالة عنى التقاعد. المادة (٤٠):

تبلغ أحكام لجنة التأديب إلى رئيس الديوان، ويصدر أمر ملكي بتنفيذ عقوبة الإحالة على التقاعد وقرار من رئيس الديوان بتنفيذ عقوبة اللوم.

# المادة (٤١):

في حالات التلبس بالجريمة يجب عند القبض على العضو وحبسه أن يرفع الأمر إلى لجنة الشؤون الإدارية في مدة الأربع والعشرين ساعة التالية، ولها أن تقرر أما استمرار الحبس أو الإفراج بكفالة أو بغير كفالة، وللعضو أن يطلب سماع أقواله أمام اللجنة عند عرض الأمر عليها.

وتصدد اللجنة مدة الحبس في القرار الذي يصدر بالحبس أو باستمراره، وتراعى الإجراءات السالفة الذكر كلما رُوِّي استمرار الحبس الاحتياطي بعد انقضاء المدة التي قررتها اللجنة، وفيما عدا ما ذكر لا يجوز القبض على العضو واتخاذ أي إجراء من إجراءات التحقيق معه أو رفع الدعوى الجزائية عليه إلا بإذن من اللجنة المذكورة، ويجري حبس الأعضاء وتنفيذ العقوبات المقيدة للحرية بالنسبة لهم في أماكن مستقلة.

## المادة (٢٤):

تنتهى خدمة عضو الديوان بأحد الأسباب الآتية:

أ\_ قبول الاستقالة.

ب \_ قبول طلبه الإحالة على التقاعد طبقًا لنظام التقاعد.

ج - الأسباب المنصوص عليها في المواد (١٤، ١٥، ٢١، ٢٦).

د \_ الوفاة.

المادة (٤٣):

في غير حالتي الوفاة والإحالة على التقاعد لبلوغ السن النظامية تنتهي خدمة عضو الديوان بأمر ملكي بناء على اقتراح لجنة الشؤون الإدارية لاعضاء الديوان.

# الباب الثالث أحكام

# المادة (٤٤):

مع عدم الإخلال بالأحكام المنصوص عليها في هذا النظام، يترلى رئيس الديوان سلطة واختصاصات الوزير المنصوص عليها في الانظمة والقرارات المنفذة لها، وذلك بالنسبة لجميع أعضاء وموظفي الديوان ومستخدميه، وهو المرجع فيما يصدر من الديوان إلى مختلف الوزارات والجهات الأخرى مع إشرافه على إدارة الديوان وفروعه واقسامه، وسير الأعمال فيه.

# المادة (٥٤):

يحدد رئيس الديوان بقرار منه صلاحيات واختصاصات رؤوساء الفروع. المادة (٤٦):

نائب الرئيس ينوب عن الرئيس في حالة غيابه ويساعده في الأعمال التي يكلفه بها. إلمادة (٤٧):

يرفع رئيس الديوان في نهاية كل عام إلى جلالة الملك تقريرًا شاملًا عن أعمال الديوان متضمنا ملاحظاته ومقترحاته.

كما يقوم في نهاية كل عام بتصنيف الأحكام التي اصدرتها دوائر الديوان، ومن ثم طبعها ونشرها في مجموعات، ويرفق نسخة منها مع التقرير.

# المادة (٤٨):

مع مراعاة ما ورد في المادة (١٦) من هذا النظام تسري على موظفي الديوان من غير الإعضاء نظم الخدمة المدنية ولوائحها.

# (المادة (٤٩):

تصدر قواعد المرافعات والإجراءات امام ديوان المظالم بقرار من مجلس الوزراء. المادة (٥٠):

يلغى نظام ديـوان المـظالم الصـادر بالمـرسـوم الملكي رقم ١٣/٢/ ٨٧٥٩ في المخالم المحافحة المدور (١٧) من نظام مكافحة الرشـوة المحادر بالمـرسوم الملكي رقم ١٥ وتاريخ ٨٢/٢/٧هـ وتلغى قرارات مجلس الوزراء رقم ١٧٥ وتاريخ ١٢/٢/٨هـ وتلغى قرارات مجلس الوزراء رقم ٣٧٥ لعام ١٩٥ ورقم ١٢١٠ لعام ١٣٩٣هـ المتعلقة بتحديد الجهات التي تتولى التحقيق في قضايا التزرير والنظر فيها، وتلغى المواد من (١٤)

المادة (١٥):

ينشر هذا النظام في الجريدة الرسمية ويعمل به بعد سنة من تاريخ نشره (١).

# مذكرة إيضاحية لنظام ديوان المظالم

 ١ ـ يتطلب نظام الحكم في الإسلام وجود قاض للفصل في المنازعات التي تثور بين الأفراد بعضهم بعضًا أو بين الأفراد والدولة ممثلة فيمن يتولى إدارة مرافقها.

ولم يضع القرآن الكريم تنظيمًا تفصيليًا للسلطة القضائية، وقرك للأمة الإسلامية أن تختار لكل عصر ما يتلاءم مع أوضاعه وظروفه.

وقد عرف نظام الحكم في الدولة الإسلامية تنظيمًا مميزًا اطلق عليه ولاية المظالم وبدأ هذا التنظيم في عهد رسول الله عرص الله عنه الدولة الإسلامية وتعدد وظائفها.

فقد كان عمر \_ رضي اشعنه \_ يستدعى الولاة في موسم الحج ليحاسبهم ويحقق في كل شكرى ترفع إليه مهما كانت مرتبة الوالى، وأنشأ الأمويون دارًا أسموها دار المظالم، ولما جاءت الدولة العباسية أفرد خلفاؤها مكانًا كانوا يجلسون فيه للفصل في المظالم.

وصع اتساع الدولة الإسلامية كان الولاة يُكِلون ولاية المظالم إلى غيهم من القضاة، وهكذا وجد الفرد إلى جانب قاضيه العادي قاضيًا متخصصًا للفصل في المظالم التي يرفعها الأفراد ضد الولاة، وأصبح قاضي المظالم مظهرًا اساسيًا في نظام الدولة الإسلامية.

- ٢ ـ وإن الملكة العربية السعودية وقد نشأت نشأة إسلامية عملت على إرساء قواعد العدالة بالنسبة للمواطنين كافة، واقتضى ذلك الاهتمام بولاية المظالم حيث جعل المغفور له الملك عبدالعزيز بابه مفتوحًا الأصحاب المظالم ودعا الناس أن يأتوه بمظالمهم وأن يضعوا شكاواهم في صندوق الشكايات المعلق على دار الحكومة.
- ٣ \_ ومع اتساع الدولة وتشعب المصالح وتعدد المرافق العامة التي خصصت الأداء

<sup>(</sup>١) نشر في الجريدة الرسمية (ام القرى) بالعدد رقم ٢٩١٩ وتاريخ ٥ شعبان سنة ١٤٠٢هـ.

الخدمات لافراد المجتمع خطت المملكة خطوة جديدة لتطوير نظام ولاية المظالم فنص نظام شعب مجلس الوزراء الصادر سنة ١٣٧٣هـ في المادة (١٧) منه على أن الشكل بديوان مجلس الوزراء ادارة عامة باسم ديوان المظالم، ويشرف على هذه الادارة رئيس يعين بمرسوم ملكي وهو مسئول أمام جلالة الملك، وجلالته المرجع الاعلى له). ثم صدر نظام ديوان المظالم بالمرسوم رقم ١٩/١٢/١٣ وتاريخ ١٩/١٤ مدون مستقل باسم ديوان المظالم ويقوم بإدارة هذا الديوان رئيس من درجة وزير يعين بمرسوم ملكي وهو المسؤول أمام جلالة الملك وجلالته المرجع الاعلى له).

وهكذا كان المرسوم خطوة اخرى صاحبت تطور الملكة نحو الاخذ بأساليب الإدارة التي تتناسب مع اتساعها وتقدمها ثم اصدر رئيس الديوان القرار رقم ١/٢٥٧ في ١/٢٧٩/٨هـ الخاص بالنظام الداخلي للديوان بإيضاح وتفصيل اكثر لاختصاصات الديوان على الوجه المبين بهذا النظام، وبإسناد سلطة التحقيق والحكم في جرائم الرشوة والتزوير إلى الديوان أصبح للديوان اختصاص قضائي واضح.

والملاحظ أن اختصاص الديوان أخذ في الازدياد، فقد اسند إليه الفصل في طلبات تنفيد الأحكام الصيادرة من محاكم الدول العربية، ونظر القضايا الناشئة عن مخالفة نظام مقاطعة إسرائيل، ونظر القضايا المتعلقة بشرعية الاعذار التي يتقدم بها الموظفون لتأخر مطالبتهم ببدل الانتداب عن سنة أشهر وغيها، هذا بالإضافة إلى اختصاصات أخرى يباشرها ديوان المظالم بالاشتراك مع هيئات أخرى.

واخيرًا صدر قرارمجلس الوزراء رقم ٨١٨ وتاريخ ٢١/٥/٢٩٦هـ. ونص على المتصاص الديوان بالفصل بصفة نهائية في طلبات التعويض المقدمة من المقاولين المتعاقدين مع جهات حكومية في الحالات التي يستند فيها المقاولون على حدوث تقصير من الجهة الحكومية ينتج عنه إلحاق خسارة أو ضرر بالمقاول.

٤ ونظرًا لتعدد الانظمة والقرارات التي أضافت اختصاصات جديدة إلى الديوان منذ نشأته حتى الآن، ولكي تكرن اختصاصات ديوان المظالم محددة وواضحة وكذلك الإجراءات الواجب اتباعها للفصل في القضايا التي يختص بنظرها، ولتوقع إضافة اختصاصات جديدة إلى الديوان مصاحبة لتنفيذ الخطط الطموحة للمملكة أصبح من الضروري العصل على إصدار نظام متكاصل لديوان المظالم يشمل تحديدًا

للاختصاصات وبيانًا بالإجراءات الواجبة الاتباع للفصل في القضايا التي يختص الديوان بنظرها، ولم يخف هذا الامر على ولاة الامر حيث اشاروا بإعداد هذا المشروع لتطوير الديوان بحيث يساير التقدم الذي حققته المملكة في جميع الاتجاهات وذلك لأن تقدم الدولة يصاحبه دائمًا زيادة في عدد المرافق العامة التي تدار بواسطة عدد من الموظفين العموميين ويكون على رأس كل مرفق رئيس مسؤول عن تسييره ورعاية موظفيه، ليؤدي كل عمله وفق ما يقتضيه الصالح العام والنظم التي تضعها الدولة لتسيير تلك المرافق، ويلزم عادة لتسيير المرفق العام إصدار قرارات إدارية والتعاقد لتنفيذ ما يلزم المرفق من منشأت أو توريد ما يلزمه من أدوات أو مواد حسب الضدمة التي يؤديها المرفق، وقد تصدر قرارات مخالفة للنظم والتعليمات من المسؤولين في الجهة الإدارية التي تدير المرفق العام أو ينشأ نزاع بسبب تنفيد العقود الإدارية التي تكون هي طرفًا فيها ولذلك كان لابد أن يعهد صراحة إلى ديوان المظالم بالفصل في المنازعات التي تثور بين الجهات الإدارية والافراد.

وقد جاء نظام الديوان الجديد بأحكام تحقق الغرض من الدعوة إلى تطويره ليساير نظام الحكم واتساع مجالات النشاط الإداري بالملكة وما ترتب على ذلك عن كثرة وقوع المنازعات المتعلقة بالقرارات والعقود الإدارية.

وقد قسم النظام إلى ثلاثة أبواب: الباب الأول في تشكيل الديوان واختصاصاته، وقد نصت المادة الأولى منه على أن (ديوان المظالم هيئة قضاء إداري مستقلة ترتبط مباشرة بجلالة الملك) وبالنص على أن الديوان هيئة قضاء إداري توضيح لصفته حيث أنه يمارس اختصاصات قضائية، كما أن النص على أنه هيئة مستقلة ضمان لحياده في أداء المهام الموكولة إليه، وارتباطه مباشرة بجلالة الملك أمر طبيعي لأن جلالة الملك هو ولي الأمر.

كما حددت المادة نفسها مقر الديوان، ولمواجهة تطور واتساع مجالات النشاط الإداري في انحاء المملكة مما ينتج عنه وقوع منازعات مثارها قرار أو عقد مع الإدارة فقد سمح النظام لرئيس الديوان بإنشاء ما تقتضيه الحاجة من فروع.

ونصت المادة الثانية على أن (يتألف ديوان المظالم من رئيس بمرتبة وزير ونائب رئيس أو اكثر وعدد من النواب المساعدين والأعضاء ذوي التخصص في الشريعة والانظمة). وتاليف الديوان بهذا الشكل يوفر الضمان لحسن قيامه بوظيفته الموكولة إليه من ولي الامر، ولذلك جاء النص في المادة الثالثة على أن (يعين رئيس الديوان وتُنهى خدماته بأمر ملكي، وهو مسئول مباشرة أمام جلالة الملك ويعين نواب رئيس الديوان وتنهى خدماتهم

بأمر ملكي، بناء على اقتراح رئيس الديوان)، وأما رؤوساء الفروع فقد ترك النظام أمر اختيارهم لرئيس الديوان الذي عليه أن يراعى درجات العاملين في الفرع.

اما المادة الرابعة فقد نصت على تشكيل لجنة خاصة تسمى لجنة الشؤون الإدارية لأعضاء الديوان وتتألف من رئيس الديوان أو من ينيبه وسنة اعضاء لا تقل درجة كل منهم عن درجة مستشار (ب) يختارهم رئيس الديوان. ونصت المادة الخامسة على طريقة انعقادها واتخاذ قراراتها، اما اختصاصات هذه اللجنة فقد وردت في مواد النظام الأخرى مثل (١٤، ١٥، ١٧، ١٧، ٢٠، ٢٧، ٤١، ٤٤).

وقد ترك النظام أمر تشكيل الدوائر التي يباشر الديوان اختصاصاته عن طريقها وتحديد عددها واختصاصها النوعي والمكاني لرئيس الديوان وفق ما يقدره هو من حاجة العمل (مادة ٦).

كما جعل النظام للديوان هيئة عامة تتكون من رئيس الديوان وجميع الاعضاء العاملين فيه، وإما اختصاصها وإجراءاتها فإنها تتحدد بقرار من مجلس الوزراء (مادة ٧)، وهوما يسمح بالمرونة الكافية لإجراء التعديلات على اختصاصات تلك الهيئة بما يكفل معالجة جميع الامور والقضايا والمشكلات التي تتعلق بعمل الديوان ومباشرة اختصاصاتها.

كما تضمن هذا الباب اختصاصات الديوان ويلاحظ أن الاختصاصات التي نص عليها النظام جاءت من الشمول بحيث أصبح لديوان المظالم الاختصاص العام للفصل في المنازعات التي تكون الإدارة طرفًا فيها سواء كان مثارها قرازًا أم عقدًا أم واقعة (الفقرات أب ، ج ، د من المادة الثامنة)، ويجب التنبيه هنا إلى أن القرارات الإدارية التي تصدر في قضايا يتم نظرها من قبل لجان مشكلة بموجب نص نظامي أو قرار من مجلس الوزراء أو أمر سام وينص قرار تنظيمها على أن قراراتها نهائية تبقى نهائية الا إذا عدلت بما يجعل النظر في التظلم منها من اختصاص ديوان المظالم كما ينبه إلى أن المراد بالعقد هر العقد مطلقًا سواء كان عقدًا اداريا بالمعنى القانوني أم عقدًا خاصًا بما في ذلك عقود العمل، كما أصبح الديوان مختصًا بالفصل في الدعارى التأذيبية بموجب الفقرة (هـ) من الموجهة ضد مرتكبي جرائم التزوير المنصوص عليها في الانظمة والجرائم المنصوص عليها في نظام مكافحة الرشوة والجرائم المتصلوص عليها في الرسوم الملكي رقم ٢٤ وتاريخة في نظام مباشرة الإموال العامة الصادر بالمرسوم الملكي رقم ٢٤ وتاريخة في نظام مباشرة الإموال العامة الصادر بالمرسوم الملكي رقم م/٧٧ في ١٢/١/١٥هـ،

وكذا أي دعوى جزائية مرجهة ضد متهم بارتكاب اية جريمة أو مخالفة منصوص عليها في الانظمة أذا صدر أمر من رئيس مجلس الوزراء إلى الديوان بنظرها، ولكن بما أن الديوان جهة قضاء أداري فإن اختصاصاته الجزائية مؤقتة إلى حين عمل الترتيبات اللازمة لقيام المحاكم بالفصل في تلك القضاء وقت نظام القضاء.

أما الفقرة (ز) فلم تضف جديدًا الاختصاص الديوان، ثم جاءت الفقرة (ح) فنصت على اختصاص الديوان بالدعاوى التي يوكل إليه النظر فيها بمرجب نصوص نظامية خاصة، ويقصد بالنصوص النظامية هنا تلك التي تصدر بمراسيم أو أوامر ملكية أو يقرارات من مجلس الوزراء أو أوامر سامية.

ولا يحد من الشمول الذي تضمنه النص على اختصاص الديوان بنظر المنازعات الادارية الا ما عنته المادة التاسعة من النظام من عدم جواز نظر الطلبات المتعلقة بأعمال السيادة أو بالتصدى لما تصدره المحاكم الشرعية من أحكام أو قرارات داخلة في ولايتها.

ولأن ديوان المظالم بموجب هذا النظام اصبح اختصاصه قضائياً فقط فقد اصبح التحقيق لهيئة أخرى مستقلة هي هيئة التحقيق لذلك كان من الطبيعي النص على أن تتولى هيئة التحقيق الادعاء أمام ديوان المظالم في الجرائم والمخالفات التي تولت التحقيق فيها (مادة ١٠).

أما قواعد المرافعات والإجراءات أمام ديوان المظالم كإجراءات رفع الدعوى وحالات عدم سماعها وتحديد المواعيد ونظام الجلسة وقواعد إصدار الاحكام وتنفيذها وطرق الاعتراض عليها فإنها مراعاة للمرونة سوف تصدر بقرار من مجلس الوزراء (مادة ٤٩).

وتضمن الباب الثاني نظام اعضاء الديوان حيث نص على شروط التعيين والترقية وتحديد الاقدمية. وفي هذا الصدد وحد النظام شروط التعيين في الديوان. ونظرًا لأن المتصاص الديوان اصبح قضائيًا فلابد أن يشترط في أعضائه ما يشترط في رجال القضاء، ولذلك جاءت معظم النصوص مماثلة لما في نظام القضاء، كما أن من أهم ما تضمنه هذا الباب النص في المادة (١٦) على أنه (مع عدم الاخلال بما يقتضيه هذا النظام من أحكام يتمتع أعضاء الديوان بالحقوق والضمانات المقررة للقضاة، ويلتزمون بما يلتزم به القضاة من واجبات) وبهذا قضى النظام على التفرقة الحالية الموجودة بين أعضاء الديوان وكفل الحصانة اللازمة لعضو الديوان لكي يفصل فيما ينظره من منازعات بوجي من ضميره وفقًا للنظم الموضوعة التي لا تتعارض مع احكام الشريعة الإسلامية.

كما تضمن هذا الباب قواعد منع الإجازات للأعضاء ونقلهم وندبهم (المادتان ٢٠،١٩).

ووضع النظام قواعد للتفتيش على أعمال أعضاء الديوان تتناسب مع طبيعة عملهم، وحدد تقديرات لكفايتهم وكفل لهم ضمانات للتظلم من تقدير الكفاية بالنسبة لكل عضو (المواد من ٢٢ إلى ٢٧).

كما تضمن الباب نصرصًا لقواعد تأديب اعضاء الديوان وكفل لهم حصانة خاصة في هذا الشأن. ولذلك نصت المادة (٢٦) على أن تنقضى الدعوى التأديبية باستقالة العضو، ولكن إذا كانت المخالفة التأديبية التي ارتكبها العضو تصل إلى درجة الجريمة الجنائية فلا يتمتع العضو بأية حصانة وتقام ضده الدعوى الجزائية أو المدنية الناشئة عن الواقعة محل المخالفة، وفي حالة تلبس العضو بالجريمة وضعت ضوابط لحبس العضو واستصرار حبسه ومدة الحبس المادة (٤١) كما قررت نفس المادة أن يجري حبس الإعضاء وتنفيذ العقوبات المقيدة للحرية بالنسبة لهم في أماكن مستقلة. كما نص في هذا الباب على حالات انتهاء خدمة الإعضاء.

واختتم النظام بما تضمنه الباب الثالث من أحكام عامة حيث نصت المادتان (33، 63) على اختصاص رئيس الديوان، فالمادة (33) جعلت له صلاحيات الوزير بالنسبة لجميع أعضاء وموظفي الديوان ومستخدميه، والمادة (63) تركت له تحديد صلاحيات واختصاصات رؤساء الفروع وذلك مع عدم الإخلال بالأحكام المنصوص عليها في هذا النظام.

ونصت المادة (٤٦) على أن نائب الرئيس ينوب عن الرئيس في حالة غيابه كما يساعده في الأعمال التي يكلفه بها في حالة حضوره.

وباعتبار الديوان هيئة مستقلة تتبع جلالة الملك مباشرة فقد نصت المادة (٤٧) على أن يرفع رئيس الديوان في نهاية كل عام إلى جلالة الملك تقريرًا شاملًا عن أعمال الديوان متضمنًا ملاحظاته ومقترحاته.

ونظرًا لما لنشر الأحكام من مزايا أهمها ترضيح قواعد ومباديء القضاء الإداري فقد نص في هذه المادة على أن يقوم الديوان في نهاية كل عام بتصنيف الأحكام التي أصدرتها دوائر الديوان، ومن ثم طبعها ونشرها في مجموعات، ويرفق نسخة منها مع التقرير الذي يرفع إلى جلالة الملك.

كما نص في المادة (٤٨) على أن موظفي الديوان غير الأعضاء يخضعون لنظم ولوائح الخدمة المدنية التي يخضع لها موظفو الدولة، وذلك مع مراعاة المادة (١٦) من النظام الخاصة بالأعضاء. وكان من الطبيعي أن ينص في هذا الباب المخصيص للأحكام العامة على إلغاء كل ما يتعارض مع هذا النظام من أحكام، وبالأخص نظام ديوان الظالم الصادر بالمرسوم الملكي رقم ٨٧٥٩/١٣/٢ في ٧٤/٩/١٧هـ والمادة (٧٧) من نظام مكافحة الرشوة وقرارات مجلس الوزراء رقم ٣٧٠ لعام ٩١هـ ورقم ١٢٣٠ لعام ٩٣هـ ورقم ١١١ لعام ٩٨هـ المتعلقة بتحديد الجهات التي تتولى التحقيق في قضايا التزوير والنظر فيها، والمواد من (١٤) إلى (٣٠) من نظام تأديب الموظفين الصادر بالمرسوم الملكي رقم م/٧ وتاريخ

ونظرًا إلى أن تطبيق النظام يسلتزم مرور وقت كاف يستطيع الديوان خلاله التهيؤ لمباشرة اختصاصاته المنصوص عليها في هذا النظام فقد نص فيه على أن يكون بدء تاريخ نفاذ هذا النظام بعد سنة من تاريخ نشره في الجريدة الرسمية (المادة ٥١).

# كتب ورسائل في الفقه

# ٢٣ - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع:

المؤلف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الملقب بـ ملك العلماء ويقال الكاشاني نسبة إلى بلده كاسان أو كاشان() وقد أجمعت كتب التراجم() أنه تعلم الفقة على الإمام محمد بن أحمد بن أبي أحمد السمرقندي المنعوت علاء الدين() فقرأ عليه كتابه «تحفة الفقهاء» وغيره من كتب الأصول على مذهب الإمام أبى حنيفة.

كما ذكرت كتب التراجم قصة زواجه من ابنة شيخه السمرةندي بأنها كانت من حسان النساء، عالمة فقيهة، وقد تقدم للزواج منها عدد من ملوك بلاد الروم فامتنع والدها عن تزويجهم، ولما جاء الكاساني وتعلم عنده وبحرع في العلم والفقه وصنف كتابه الذي نحن بصدد الحديث عنه زوجه منها، وجعل مهرها منه ذلك الكتاب فقال العلماء في ذلك الزمان عنه وعن تلميذه «شرح تحفته فزوجه ابنته».

وقد كان الكاساني حجة في القول بارعًا في المناظرة شديدًا في الراي عالمًا بفقه الإمام أبي حنيفة فقد روي أنه تناظر مع أحد الفقهاء في مسالة النُّجْتَهِدَيْنِ هل هما مصيبان أم أحدهما مخطي؟ وعندما ذكر الفقيه أن المنقول عن الإمام أبي حنيفة، أن كل مجتهد مصيب نازعـه الكـاسـانى قائـلًا: إن الصحيح عن أبي حنيفة أن النُّجْتَهَدَيْن مصيب

 <sup>(</sup>١) كاسان تروى بالسين المهملة وهي مدينة كبيرة في اول بلاد تركستان. انظر معجم البلداز، لياقوت الحموي ج ٤، ص ٤٣٠، دار صادر بيروت.

<sup>(</sup>٢) الجواهر المضية في طبقات الحنفية لمحيي الدين أبي محمد القرشي الحنفي تحقيق الدكتور عبدالفتاح الحلوج ٤، ص ٢٥ - ٨٨، ط دار العلوم الرياض، اعلام النبلاء بتاريخ حلب الشعباء لمحمد راغب الطباخ الحلبي، ج ٤، ص ٢٠٥ - ٢٠٨، ط١، ١٤٠٣هـ، وانظر فقه الإمام أبي حنيفة من فهرست الكتبخانة الخديوية لاحمد المهيمي ومحمد الببلاوي، ج٢، ص ١٢، ط العثمانية ١٣٠٦هـ - مصر، وانظر كشف الظنون لحاجي خليفة، ج١، ص ٢٧١، ط دار الفكر ١٤٠٢هـ، وانظر الإعلام للزركل، ج١، ص ٧٠ ط دار العلم، بيرت.

<sup>(</sup>٣) اسمه محمد بن احمد السمرةندي من فقهاء المذهب الحنفي، ومن كتبه تحفة الفقهاء،

ومخطيء والحق في جهة واحدة وهذا الذي تقوله مذهب المعتزلة ومن ثم داريينهما كلام جرى فيه من الفقيه المناظر قولاً فزع منه الكاساني فرفع عليه عصاه أو مقرعته فقال الملك الذي جرت عنده المناظرة إن ما حدث من الكاساني يعتبر استبدادًا بالرأي. فقال له وزيره: إن هذا فقيه محترم ولا ينبغي صرفه بطريقة لا تليق بمقامه وعلمه فلتفده رسولاً إلى الملك نور الدين محمود في حلب فاستجاب الملك لذلك، فُأرْسِل إلى حلب، فتولى فيها التدريس والتعليم وكانت له فيها مكانة كبرة بين الفقهاء.

ولعل الكاساني واجه صعوبات في التعامل مع انداده واضداده كما تجري به الأحوال في الأزمنة التي يشتد فيها التنافس ويكثر فيها الحساد وتسيطر فيها المنافع ولعل ما قاله في الأبيات التالية يعكس ما كان يختلج في نفسه من هذه الأمور، فقال ما قال على خلاف العلماء وتواضعهم وعدم مدحهم الأنفسهم:

بِصائبِ فكرةٍ وعُلُقُ هِمَّهُ لَيالٍ بالضَّلالَةِ مُدْلَهِمَّهُ فَيانِي اللهِ إلا أن يُتَمَّةُ سَبِقْتُ العالَبِينَ إلى المعالي ولاح بِحِكُمتِي نورُ الهُدَى فَي يُرِيدُ الْجادِدِينَ لِيُطْفِئُوهُ

قلت: وكتاب بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع الذي نتحدث عنه في هذه الخلاصة يعتبر من أمهات الكتب القديمة في الفقه الحنفي إن لم يكن أشهرها واكثرها تنظيمًا وادقها صنعة وأسهلها فهمًا، وقد بدا الكاساني كتابه بـ مقدمة مقتضبة أشار فيها إلى أنه ... لا علم بعد العلم باش وصفاته أشرف من علم الفقة وهو المسمى بعلم الحلال والحرام وعلم الشرائع والأحكام له بعث الرسل وأنزل الكتب. إذ لا سبيل إلى معرفته بالعقل المحض دون معونة السمع، ثم تحدث عن كثرة تصانيف المشايخ في هذا الفن قديمًا وحديثًا وإنهم أفادوا وإجادوا فيه. غير أنهم لم يهتموا بالترتيب في ذلك سوى استاذه وشيخه وصهره الإمام علاء الدين محمد بن أحمد بن أبي أحمد السمرقندي رحمه الشاقدي به واهتدى إلى كتابه هذا ثم أوضح جهده وغايته من تأليف هذا الكتاب تعالى، فاقتدى به واهتدى إلى كتابه هذا ثم أوضح جهده وغايته من تأليف هذا الكتاب تيسير سبيل الوصول إلى المطلوب على الطالبين، وتقريبه إلى أفهام المقتبسين ولا يلتئم هذا المراد إلا بترتيب تقتضيه الصناعة وتوجبه الحكمة وهو التصفح عن أقسام المسائل وفصولها وتخريجها على قواعدها وأصولها، ليكون أسرع فهمًا وأسهل ضبطًا وأيسر حفظًا مرتتب بالترتيب الصناعي والتأليف الحكمي الذي يرتضيه أرباب الصنعة وتخضع له الهل مرتبة بالترتيب الصناعي والتأليف الحكمي الذي يرتضيه أرباب الصنعة وتخضع له الهل مرتبة بالترتيب الصناعي والتأليف الحكمي الذي يرتضيه أرباب الصنعة وتخضع له الهل مرتبة بالترتيب الصناعة وتخضع له الهل

الحكمة، مع إيراد الدلائل الجلية والنكت القوية بعبارات محكمة المبانى مؤدية المعانى "(١) وكتاب البدائع مثل كتب الفقه الأخرى في ترتيب الأبواب والفصول والفروع والمطالب تبعًا لأولوية الأحكام التي يتناولها، فهو يبتدىء بكتاب الطهارة بما يتفرع عنه من أحكامها مصنفة حسبما تطرق إليه المؤلف والم به في هذا الباب من تفصيل ربما لم يترك جانبًا من جوانب الطهارة إلا وتطرق إليه، ثم يتعرض للصلاة وأحكامها، من أركانها وشرائطها وواجباتها والأذان لها وكيفيته وسننه ومحل وجوبه، ثم يعقد فصلاً لمن تجب عليه الجماعة ومن تنعقد به وما يفعله من فاتته، ثم يتطرق بعد ذلك لكل حُكم من أحكامها فرضًا أو نفلاً. وعند حديثه عن حكم في مسألة مًّا يورد ما قد يكون فيها من اختلاف بين الأئمة فيبين حكمها في المذهب الحنفي ثم يبين ما يراه فيها الإمام مالك أو الشافعي أو أحدهما ثم يورد الدليل الذي اعتمـد عليه المذهب الحنفى في المسألة، فمثلًا يورد عدم جواز الصلاة على البغاة وقطاع الطرق ثم يورد رأى الأمام الشافعي بالصلاة عليهم لأنهم مسلمون يدخلون تحت حكم ﴿ وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا ﴾ الآية وتحت قول النبي ﷺ: «صلوا على كل بر وفاجر، ثم يورد دليل الذهب على عدم جواز الصلاة عليهم بما روي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه لم يفسل ألهل نهروان ولم يصلُّ عليهم، ولما قيل له أكفار هم؟ قال: لا ولكنهم إخواننا بغوا علينا فأشار إلى ترك الغسل والصلاة عليهم إهانة لهم ليكون زجرًا لغيرهم وكان ذلك بمحضر من الصحابة رضى الله عنهم ولم ينكر عليه أحد فيكون إجماعًا(٢).

وفي مسألة الإذن للصبعي بالتجارة يورد راي المذهب الحنفي بجواز الإذن له إذا كان يعقلها وما يراه الإمام الشافعي من عدم الجواز لانه ليس من أهل التجارة فلا يصمح الإذن له لان أهلية التجارة بالعقد الكامل، لانها تصرف دائرة بين الضرر والنفع فلابد لها من كمال العقل، وعقل الصبي ناقص فلا يكفي لأهلية التجارة وإذا لم يعتبر عقله في الهبة والصدقة والطلاق.. إلخ. ثم يورد دليل المذهب الحنفي على الجواز استدلالاً بقول الش تعالى: ﴿ وابتلوا البيتام إظهار عقله بدفع شيء من أمواله إليه لينظر الولي أنه مل يقدر على حفظ أمواله عند النوائب ولا يظهر ذلك إلا بالتجارة فكان الأمر بالابتلاء إذناً بالتجارة.. إلخ؟؟.

<sup>(</sup>١) انظر في هذا مقدمة الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا ج١، ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا ج٧، ص ١٩٣.

وهكذا يفعل الإمام الكاساني في بقية الأبواب الأخرى من كتابه الجامع. وهذا الكتاب في حقيقت موسوعة فقهية انتجتها عبقرية إنسان نذر حياته وطاقاته ومواهبه لخدمة عقيدته وأمته قال عنه العلامة ابن عابدين لم أر له نظيرًا في كتبنا وقد صدق فيما قال.

توفي الإمام الكاساني في الحادي عشر من شهر رجب سنة سبع وثمانين وخمسمائة للهجرة ودفن في مدينة حلب، وقال عنه ابن العديم: سمعت ضياء الدين محمد بن خميس الحنفي يقول حضرت الكاساني عند موته فشرع في قراءة سورة إبراهيم حتى انتهى إلى قوله ﴿ يُثبُت الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الأخرة ﴾ فخرجت روحه عند فراغه من قوله ،وفي الأخرة ».

رحم الله الإمام الكاساني رحمة الأبرار.

بعد).

# ٢٤ - بداية المجتهد ونهاية المقتصد:

المؤلف: محمد بن احمد بن محمد بن رشد القرطبي وكنيته ابو الوليد، وقد اشتهر بـ (الحفيد) تمييزًا له عن جده ابي الوليد محمد بن احمد.

أخذ الفقه وأصوله على مذهب الإمام مالك على طائفة من العلماء في الاندلس منهم ابن بشكوال وابن مسرة وابن سمحون وآخرون. ولم يقف علمه عند الفقه وأصوله بل درس علم الكلام والطب والفلسفة والمنطق، وقد الله في هذه العلوم وغيها خمسين كتابًا منها في الفقه بداية المجتهد ونهاية المقتصد، وفي الأصول منهاج الادلة، وفي الطب كتاب الكليات وفي المنطق كتاب الضروري، وكتبًا أخرى في الفلسفة والحيوان والطبيعيات.

وقد كان لنشأته في بلده وما تتصف به الحياة في الأندلس آنذاك من اتجاهات واتصال بالأمم المجاورة أثر في علمه وفي مؤلفاته، وكان لذلك أيضًا أثر فيما تعرض له من خصومه مما سنري(١).

وقد ورد في سيرته انه عنى بالعلم منذ صغره حتى قيل إنه سوّد وهذّب واختصر نحوًا من عشرة آلاف ورقة وكان الناس يستفتونه في الطب والفقه إضافة إلى براعته في القضاء عندما وليه في بلده قرطية.

وقد تعرض ابن رشد لمحنة قاسية في زمن أبي يوسف حين أمر بإحراق بعض كتبه ونفيه إلى مراكش. وإذا كان السبب الظاهر اتهامه بالإساءة إلى العقيدة من قبل خصومه فإن صاحب «المعجب في تلخيص أخبار المغرب» عزى ذلك إلى شيء آخر سماه الخفي وخلاصته أن ابن رشد شرح كتاب الحيوان لأرسطو طاليس فهذبه وقال فيه عند ذكر الزافة وكيف تتولد وبأي أرض تنشأ: «وقد رأيتها عند ملك البربر...» جاريًا في ذلك على طريقة العلماء غير ملتفت إلى ما يتطلبه المقام من إطراء مما هيأ لمناوئيه وخصومه السعي بع عند أبي يوسف حين أخذوا بعضًا من الأوراق التي يكتبها فوجدوا فيها حكاية عن بعض قدماء الفلاسفة تمس العقيدة فأوقفوا أبا يوسف عليها فاستدعاه وجمعًا من الرؤساء والأعيان ونبذ إليه الأوراق فأنكر ابن رشد خطه فأمر أبو يوسف بلعن كاتب الخط ثم أمر بإخراجه وإبعاده وإبعاد من يتكلم في شيء من هذه العلوم وإحداق كتب الفلسفة كلها إلا ما كان من الطب والحساب، ثم رجع عن ذلك وعفا عن ابن رشد(فيما

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في المعجب في تلخيص اخبار المغرب لعبدالواحد المراكشي ص ٣٤٢، ٥٠٥، ٢٠٦، ط الاستقامة بمصر، وشدرات الذهب في اخبار من ذهب لابن العماد، ج ٤، ص ٣٢٠، ط دار الفكر، والاعلام للزركاني ج ٥، ص ٢٥٨، ط دار العلم \_ بيريت.

قلت: ولعل السبب في غضب الحاكم عليه اتهامه من خصومه خاصة بعد أن كتب في الطبيعات، ولخص كُتب ارسطو وغيرها من كتب الفلاسفة، وما يحتمل من انزلاق قلمه إلى أمر وجد فيه خصومه مدخلًا للنيل منه أما ما ذكره صاحب المعجب مما وصفه بالسبب الخفى بأنه لم يمدح الحاكم فقد يكون هذا بعيد الاحتمال.

قلت: وكتابه بداية المجتهد ونهاية المقتصد كتاب فقه جامع على مذهب الإمام مالك الجمل غرضه منه بقوله: فإن غرضي من هذا الكتاب التنبيه لنفسي على جهة التذكرة من مسائل الأحكام المتفق عليها والمختلف فيها بأدلتها، والتنبيه على نكت الخلاف فيها ما يجري مجرى الأصول والقواعد لما عسى أن يرد على المجتهد من المسائل المسكوت عنها في الشرع. وهذه المسائل في الأكثر هي المسائل المنطوق بها في الشرع أو تتُعلق بالمنطوق به تعلقاً قريبًا وهي المسائل التي وقع الاتفاق عليها أو اشتهر الخلاف فيها بين الفقهاء الإسلاميين من لدن الصحابة رضى اش عنهم إلى أن فشا التقليد»(١٠).

ثم أوضح الطرق التي منها تُلقَّيت الاحكام عن رسول الله و على اللفظ أو الفعل أو الاقرار ورأي الجمهور بتلقي حكم ما سكت عنه الشارع من الاحكام بالقياس وانكار أهل الظاهر له ثم ذكر أصناف الألفاظ الاربعة التي تتلقى منها الاحكام من السمع وهي لفظ عام يحمل على عمومه أو خاص يحمل على غصوصه أو لفظ عام يراد به الخصوص أو لفظ خاص يراد به العصوم وفي هذا يدخل التنبيه بالأعلى على الأدنى وبالادنى على الأعلى وبالمساوى على المساوى على المساوى

وبعد أن تعرض في مقدمته لعدد من الصيغ والأحكام المعروفة في أصول الفقه قال: وقد ذكرنا بالجملة هذه الأشياء فلنشرع فيما قصدنا له مستعينين باش ولنبدأ من ذلك بكتاب الطهارة على عاداتهم».

ويقصد بذلك اتباع الترتيب الذي درج عليه الفقهاء في البدء في كتبهم بأحكام الطهارة وما يليها من أحكام العبادات. وعلى عادة الكثير من كتب الفقه يذكر المؤلف رأي مذهب الإصام مالك في المسالة وما قد يرد فيها من اختلاف بين فقهائه فيذكر رأي أشهب وسحنون. ويذكر ما يراه فيها الإمام أبوحنيفة أو الشافعي، وكثيرًا ما يستعمل لفظ «أجمع العلماء» والجمهور على كذا» واتفقوا» واختلفوا».

<sup>(</sup>١) انظر مقدمة الكتاب.

ولا يغفل ابن رشد راي اهل الظاهر كما يفعل بعض الفقهاء في مؤلفاتهم بل يشير إلى رأيهم إن كان موافقًا لرأي غيرهم او مخالفًا له فيقول: وذهب اهل الظاهر إلى كذا.

ومع شمولية الكتاب لكل أبواب الفقه المعروفة فقد تميز ببساطة اللفظ وسهولة المعنى وانعدام التكلّف مما يعتبر كتابًا مميزًا في المذهب المالكي.

توفى محمد بن رشد سنة خمس وتسعين بعد الخمسمائة من الهجرة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام، فرحمه الله على صنيعه وخدمته للفقه الإسلامي.

# ٢٥ \_ تخريج الفروع على الأصول:

المؤلف: محمود بن أحمد الزنجاني (١) فقيه شافعي رحل من بلاد زنجان (٢) واستوطن بغداد وتقلد فيها نيابة رئاسة القضاة، وبعد عزله اشتغل بالتدريس والتعليم.

ومع علمه بالفقه وأصوله فقد كان عالمًا باللغة وأصولها، فاختصر كتاب الصحاح للجوهري وسمى مختصره هذا «ترويح الأرواح في تهذيب الصحاح» ثم نقحه وأوجزه في كتاب سماه «تنقيح الصحاح»(٢).

وقد بدا المؤلف كتابه بمقدمة أوضح فيها أن موضوع علم الفقه هو أفعال العباد وحقيقة هذا العلم تهذيبات دينية وسياسات شرعية جاءت لمصالح العباد إمًّا في معادهم كأبواب العبادات أو في معاشهم كأبواب المبايعات.. الخ. ثم استطرد قائلًا... لا يخفى أن الفروع إنما تُبنى على الأصول، وأن من لا يفهم كيفية الاستنباط ولا يهتدي إلى وجه الارتباط بين أحكام الفروع وأدلتها التي هي أصول الفقه لا يتسع له المجال ولا يمكنه التفريع عليها بحال، فإن المسائل الفرعية على اتساعها وبُعد غاياتها لها أصول معلومة وأوضاع منظومة ومن لم يعرف أصولها لم يُحط بها علمًا(أ).

وبعد أن أوضح المؤلف إن ما دعاه إلى تأليف هذا الكتاب هو أن أحدًا من المتقدمين لم يتصد لهذا العلم وأن علماء الأصول استقلوا بذكر الأصول المجردة وعلماء الفروع بنقل المسائل المبددة من غير تنبيه على إستنادها إلى تلك الأصول، قال: «فبدات بالمسألة الأصولية التي ترد إليها الفروع في كل قاعدة وضمنتها ذكر الحجة الأصولية من الجانبين ثم رددت الفروع الناشئة منها إليها فتحرر الكتاب مع صغر حجمه حاربًا لقواعد الأصول جامعًا لقوانين الفروع»(»).

ويتالف الكتاب من مجموعة من أصول المسائل وفروعها في ابواب الفقه على مذهبي الإمامين الشافعي وأبي حنيفة، فيبسط المؤلف أصل المسائة في المذهب الأول وأصلها في المذهب الثاني ثم يذكر فروع هذه المسائة فيقول عن مسائة الزيادة على النص بأنها في

 <sup>(</sup>١) انظر في ترجمته مقدمة المحقق الدكتور محمد أديب صالح ١٣٩٢ هـ ط٥ مؤسسة الرسالة بيروت ص١١ - ١٢، وكشف الظنون لحاجي خليفة جـ٢، ص١٠٧٣، والإعلام لخيرالدين الزركلي جـ٧، ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) زنجان مدينة بالقرب من اذربيجان.

<sup>(</sup>٣) كشف الظنون المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) مقدمة المؤلسف.

<sup>(</sup>٥) مقدمة المؤلف ص٢٥.

المذهب الشافعي ليست نسخًا ولكنها في المذهب الحنفي نسخًا، ولا يجوز إلا بما يجوز النسخ به ثم يبين أن حقيقة النسخ في المذهب الشافعي رفع الحكم الثابت وفي المذهب الحنفي بيان لمدة الحكم.

ثم يفرع على اصل هذه المسألة فروعًا منها أن النية واجبة في الوضوء في الذهب الشافعي لأن اشتراطها لا يوجب النسخ، ولكنها في المذهب الحنفي لا تجب لأن الله تعالى ذكر غسل الإعضاء الأربعة في الوضوء ولم يذكر النية فمن أوجبها فقد زاد على النص والزيادة عليه نسخ.

ومنها أن القضاء بالشاهد واليمين جائز في المذهب الشافعي للأخبار والآثار الواردة فيه، وفي المذهب الحنفي لا يجوز، لأن الله تعالى ذكر الرجلين والرجل والمراتين ولم يذكر الشاهد واليمين، فمَن عمل بها فقد زاد على النص(١٠).

وفي مسائل البيوع يذكر المؤلف عددا من أصول المسائل وفروعها منها أن الإمام الشافعي يرى أن جواز بيع الأعيان يتبع الطهارة أي أن الطهارة فيه شرط من جملة الشروط فما كان طاهرًا جاز بيعه وما لا فلا، ولكن الإمام أبي حنيفة يرى أن جواز البيع يتبع الانتفاع فكل ما كان منتفعًا به جاز بيعه لأن الأعيان خلقت لنافع الآدمي لقول الله تعالى: ﴿خلق لكم مافي الأرض جميعًا ﴾(") فكل ماكان متعلقًا بمنفعة الآدمي كان محلا للبيع ولكن هذا مقيد بقوله: «ولا يلزم على هذا: الخمر والخنزير وعذرة الآدمي والجلد قبل الدباغ والودك النجس، فإن عندنا لايجوز الانتفاع بشيء من هذه الأشياء فلأجله امتنم بيعهاه.

ويتفرع على هذه المسألة عدم جواز بيع الكلب المعلّم وعدم ضمانه بالاتلاف على مذهب الإمام الشافعي، وجواز بيعه وضمانه بالاتلاف كسائر الأموال في المذهب الحنفي(").

والكتاب نخيرة تضم إلى كتب الفقه النفيسة، وقد تميز بسهولة عرضه للمسائل وطرحها في اسلوب فقهي رائع بعيد عن التكلف والتعقيد ورغم عدم كثرة المسائل التي تعرض الكتاب لذكرها واقتصاره فيها على مذهبي الإمامين الشافعي والحنفي إلا أنه يظل مرجعًا في الموازنة بين عدد من أصول المسائل وفروعها في المذهبين، ولا شك أن المحقق قد بذل جهدا في تحقيقه والموازنة بين نسختيه المخطوطتين وإخراجه على نحو ما هو عليه مما يستحق الشكر والتقدير.

لقد استشهد الإمام الزنجاني في بغداد ايام سقوطها ايام المغول وكان استشهاده سنة ستمائة وست وخمسين للهجرة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام فرحم الله الإمام شهاب الدين محمود بن أحمد الزنجاني على خدمته للفقه الإسلامي.

<sup>(</sup>١) انظر ص٥٠ ـ ٥٢ من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية ٤٩.

<sup>(</sup>٣) انظر ص١٨٩ ـ ١٩٠ من الكتاب

#### Article 50

The regulation of the Grievance Board issued by the Royal decree No. 2/13/8759 dated 17/9/1374 is cancelled together with the resolutions issued for putting it into effect. Article (17) is cancelled from the regulation of bribe control issued by the Royal Decree No. 15 dated 7/3/82 H. Also cancelled are the resolutions from the Council of Ministers No. 735 of the year 91 H. and No. 1230 of the year 1393 H. and No. 111 of the year 98 H. which concern the nomination of the authorities which undertake the investigation in the cases of counterfeiting and look into them. Also cancelled are articles from (14) to (30) inclusive from the employee disciplinary regulation issued by the Royal Decree No. M/7 date 1/2/91 H. concerning the disciplinary committee. Also cancelled is any rule which states other than the rules of this regulation.

#### Article 51

This regulation is published and put into effect after one year from date of issue(1)

<sup>(1)</sup> Published in the official newspaper Um Al-Qura issue No. 2919 dated El-Sha'aban 11402 H.

#### THE THIRD CHAPTER

#### GENERAL RULES

#### Article 44

#### Article 44

Without the violation of the rules stated in this regulation, the Head of the Board, undertakes the authority and functions of the Minister which are stated in the regulations and resolutions which put them in action, and that is as far as the members and employees of the Board are concerned. He is the reference for all that is issued from the Board to the different Ministries and other organs, together with his supervision of the management of the Board, its branches, its divisions and the running of business in it.

#### Article 45

The Head of the Board determines with a decision from him, the responsibilities and functions of the heads of the branches.

#### Article 46

The deputy-head acts for the head in the case of his absence and helps him in the assignments he is aksed to do.

#### Article 47

The Head of the Board raises a comprehensive report to His Majesty The King at the end of each year including his observations and suggestions. He also compiles and classifies at the end of each year the rules and judgments issued by the departments of the Board, and then publish them in collections. A copy of that is attached with the annual report.

#### Article 48

With the consideration of what is stated in article (16) of this regulation, the civil service rules and regulations are applied on non-member employees of the Board.

#### Article 49

The rules of procedures and processing in front of the Grievance Board are issued by a resolution from the Council of Ministers.

Texts and Documents

#### Article 42

the service of the member of the Board is terminated for one of the following reasons:-

- a- The acceptance of resignation.
- b- The acceptance of requesting retirement according to retirement regulations.
- c- The reasons stated in articles (41, 15, 21, and 26)
- d- death.

#### Article 43

Exept in the two cases of death, and retirement because of reaching the legal retirement age, the service of a member is terminated by a Royal Decree on the suggestion from the committee of administrative affairs of the members of the Board.

#### Article 37

The sessions of the disciplinary committee are secret. The disciplinary committee passes its judgment after listening to the defense of the member against whom the case is raised, and he may present his defense in writing or delegate someone to represent him in the defense. The committee will always have the right to summon the accused to present himself in person infront of it, and if he fails to appear or delegate someone on his behalf, a judgment may be passed in his absence after the verification of the correctness of the case.

#### Article 38

The Judgment issued in the disciplinary case must include the reasons upon which the judgment is founded. These reasons are to be read out on the pronouncement of the judgment in a secret session. The judgments of the disciplinary committee are final and non-contestable.

#### Article 39

The disciplinary punishments which may be imposed on the member are, reprimand and sending on retirement.

#### Article 40

The judgments of the disciplinary committee are reported to the Head of the Board. A Royal Decree is issued for putting in action the punishment of sending on retirement and a resolution from the Head of the Board for putting in action the punishment of reprimand.

#### Article 41

In the cases of being caught in the very act of the crime, the member must be arrested and the case to be raised to the committee of administrative affairs during the following twenty four hours, which may decide either the continuation of the arrest or the release by bail or without bail, and the member may ask his testament to be listened to in front of the committee at the presentation of the case. The committee determines the duration of the arrest, in the order of the arrest issued for that purpose or for the continuation of the arrest. The afore-mentioned procedures should be taken into consideration whenever the precautionary arrest is to be continued after the end of the duration which was decided by the committee. Except for what is mentioned, it is not permissible to arrest the member or take any investigation procedures with him, or raise the punitive case against him unless with a permit from the mentioned committee. The members are arrested and subjected to the punishments limiting freedom in separate locations.

decision of the Head of the Board, and compsed of five members from the committee of administrative affairs headed by the one with the highest grade. If they are all equal, the oldest in the service is to head the committee. If the member under investigation is also a member of the committee of administrative affairs or a member of the composed committee for one reason or another could not take part in the disciplinary committee, then the Head of the Board assigns a member of the Board who fulfils the conditions for the membership of the committee of administrative affairs to replace the absent member.

The meeting of the disciplinary committee would not be correct unless all the members are present, and its decisions are taken by the absolute majority of its members.

#### Article 31

The disciplinary case is raised by a request from the Head of the Board of his own accord or on a suggestion from the head of the department to which the member is affiliated. This request is not presented except based on a punitive investigation or an administrative investigation to be conducted by one of the counsellors assigned by the Head of Board.

#### Article 32

The disciplinary case is raised with a memo including the accusation, and the supporting evidences, and to be presented to the disciplinary committee so as to take decision to call the member to appear in front of it.

#### Article 33

The disciplinary committee may conduct whatever investigation necessary, and it may assign one of its members to carry that out

#### Article 34

If the disciplinary committee finds any ground to proceed on the trial procedures for all the accusations or part of them, the accused member is summoned to present himself on a later date. The summons must contain a sufficient statement of the subject of the case and the evidences of the accusation.

#### Article 35

The disciplinary committee on deciding to proceed on the trial procedures, may order the suspension of the accused from continuing the functions of his job, and it may reconsider this suspension at any time.

#### Article 36

The disciplinary case expires on the resignation of the member. The disciplinary case will have no effect on the punitive or the civil case resulting from the incident itself. member is notified about the degree of his evaluation certified by the committee.

#### Article 25

The member who is given an evaluation degree which is below average, may raise a petition to the committee of the administrative affairs within thirty days from date of being notified of his evaluation. The decision of the committee in this concern is final.

#### Article 26

If the member gets an evaluation below average in the competence report, for three consecutive times, he will be sent on retirement by a Royal Decree according to a suggestion from the committee of administrative affairs.

#### Article 27

A regulation is issued by a resolution from the Head of the Grievance Board, after the approval of the committee of administrative affairs, showing the rules and procedures of inspection.

#### Article 28

Without the violation of the neutrality and independence of the members of the Board, the Head of the Board is authorized to supervise all the departments and all members, and the head of each department is authorized to supervise the members affiliated to that department.

#### Article 29

The Head of a department is authorized to issue warning noices to the members affilated to the department about what occurs from them violating their duties or functions or their positions, and that is after listening to their explanations.

The warning might be verbal or written in which case a copy of the warning is reported to the Board and another copy to the concerned member. In case that the member objects to the warning addressed to him in writing from the Head of the department, he may request within a period of two weeks from the date he was notified, the conduction of investigation about the incident which was the cause of that warning. A committee for the above mentioned purpose, is to be formed composed of three counsellors. After listening to the testimony of the warned members, the committee may assign one of its members to conduct the investigation if ground was found for that. The committee can also confirm the warning or consider it as non-existent, and convey its decision to the Head of the Board. If the violation reoccurs or persists after the confirmation of the warning by the committee, a disciplinary case will be raised.

#### Article 30

The discipline of the members is the responsibility of a committee formed by a

Higher Judicial Council, as for the members of the judiciary. The Head of the Board in this concern and the members of the Board will have the same functions stated for the Minister of Justice and as far as the members of the judiciary are concerned.

#### Article 20

The Head of the Board approves and allows the members to have their vacations in the frame of the civil service regulations. As an exception to the rules of those regulations, the member is allowed to have sick leave up to the period of six months in three years with full pay and another three months with half pay and it might be extended three more months with half pay after the approval of the committee of administrative affairs of the members of the Board.

#### Article 21

If the member could not, because of illness, assume his duties after the end the vacation leave stated in the previous article, or that it was proved at any time that he can not, for health reasons, undertake his functions in an accepted way, he would be sent on retirement.

#### Article 22

Inspection of the activities of the members of the Board from the grade of counsellor (B) downwards, is carried out, when the Head of the Board assigns.one or more members of the Board to carry out the inspection operation which should be done at least once or two times every year.

The member to carry out the inspection should be of a higher grade than the member inspected or older than him in the service if they were of the same grade. Evaluation of competence of the member will be by one of these degrees:-

- Competent
- -Above average
- Average
- Bellow Average.

#### Article 23

A copy of the observations made in the inspection, with no evaluation degree, is sent to the inspected member for review and to mention his objections within thirty days.

#### Article 24

The Head of the Board forms a committee composed of three members of the Board to check the observations and then the objections mentioned by the inspected member. The observations passed by this committee are recorded in the service file of the member toghether with the objections.

Those which are not passed are kept together with the evaluation degree and the

c) Undertaking investigative judiciary and consultations work in the field of work is considered undertaking equivalent judicial works.

#### Article 14

The member appointed from the start would be under probation for one year. After the completion of the probation period, and the affirmation of competence, the committee of the administrative affairs of the members of the Board would issue a resolution to instate him in the permanent service.

However he may be terminated before the issuance of this resolution by another resolution from the committee of the members of the Board.

#### Article 15

With the the exception of the attendant, the member of the Board is not dismissable, but may be sent on retirement when he reaches the age of seventy. If one member lost the confidence and the consideration demanded by the position he is holding, he would be sent on retirement by a Royal Decree on the suggestion of the committee of the administrative affairs of the members of the Board.

#### Article 16

Without the violation of the requirements of the rules of this regulation, the members of the Board enjoy all the rights and securities allocated for the judges, and they are obliged by the obligations and duties of the judges.

#### Article 17

The appointments and promotions in the grades of the members of the Board are made according to the procedures of appointment and promotion in the grades of the judicial scale. In this concern the committee of the administrative affairs of the members of the Board, as far as the members of the Board are concerned, will have the same functions decided for the Higher Judicial Council for the members of the judiciary.

#### Article 18

The member of the Board will receive the same treatment in the salary; The allowances, the awards and the privileges, as his counterpart in the same grade of the members of the judiciary.

#### Article 19

The members of the Board are transfered, lent or seconded according to the stated procedures for the transfer, secondment and lending of the members of the judiciary. In this concern the committee of the administrative affairs of the members of the Board, as far as the members are concerned, will have the same functions stated for the

#### THE SECOND CHAPTER

#### The Regulations Concerning the Members of the Board

#### Article 11

The prerequisitions of the nominee to be appointed in the Board

- a) Should be of Saudi nationality.
- b) Should be of good conduct and good character.
- c) Should be of total competence to undertake judicial works.
- d) Should be graduate with a degree from the Shari'a colleges in the Kingdom of Saudi Arabia or any other equivalent degree.
- e) His age Should not be less than twenty-two years.
- f) Should be healthy and fit for service.
- g) Should not have been previously convicted in crimes of (Hudud) bounds punishment stipulated in the Holy Quran or (Ta'azeer) discretionary punishment, or in a crime of honour, or a disciplinary resolution with dismissal from a public office was issued against him even if rehabilitated.

#### Article 12

The grades of the members of the Board:Attendant in the grade of judicial attendant.
Assistant Counsellor (c) in the grade of judge (c)
Assistant Counsellor (B) in the grade of judge (B)
Assistant Consellor (A) in the grade of judge (A)
Counsellor (D) in the grade of court attorney (B)
counsellor (c) in the grade of court attorney (A)
Counsellor (B) in the grade of court head (B)
Counsellor (A) in the grade of court head (A)
Deputy attorney in the grade of cassation judge.
Deputy head in the grade of cassation head.

#### Article 13

It is preconditioned for the occupation of the grades of the members of the Board, having the specific qualifications equivalent to those in the judiciary system with the consideration of the following:-

- a) The master degree in the field of work and the diploma of law studies from the institute of public administration are considered equivalent to four years experience in the judiciary.
- b) The doctorate degree in the nature of work is considered equivalent to six years experience in the judiciary.

Vol. III Tenth edition 1991 Contemporary Jurisprudence Research Journal

2- In consideration of the principles of functioning stated according to the regulations, the Council of Ministers may refer whatever subjects and cases which it considers suitable to the Grievance Board to look into.

#### Article 9

It is not permissible for the Grievance Board to look into the requests pertaining to the functions of sovereignty, or look into the contestations raised by the individuals against what the courts or the judicial boards issue as judgments or resolutions within their authority.

#### Article 10

The Board of Control and Investigation undertakes the prosecution infront of the departments specialised, in the crimes and the violations in which the board undertakes the investigation.

correct one unless with the presence of all members. In case of the absence of any member, because the committee is discussing a problem concerning him or that he has some direct interest in that problem, or for any other reason, he is to be replaced by anyone nominated by the Head of the Board from those who fulfil the conditions of membership. The resolutions of the committee are to be issued in absolute majority of its members.

#### Article 6

The Board carries out its functions through departments whose number, formation, functions of the kind and location are determined by a resolution from the Head of the Board.

#### Article 7

The Grievance Board is to have a general assembly composed of the Head of the Board and all the members working in it. Its functions and its procedures are to be determined by a resolution from the Council of Ministers.

#### Article 8

- 1- The Grievance Board is designated to adjudicate the following:-
- a- The cases concerning the rights stated in the civil service regulations, the retirement of the government employees and the employees in the public, independent body corporates or their beneficiary inheritors.
- b-The cases presented by those concerned, contesting the administrative resolutions, whenever attribute of the contestation is the non-specialization or the existence of a defect in the form or a violation of the regulations and procedures or a mistake in application or explanation or the misuse of authority.

It is to be considered in the effect of the administrative resolution the refusal of the administrative authority or its abstention from taking a resolution it should have taken in accordance with the rules and regulations.

- c- The cases of compensations raised by those concerned to the government authorities and to the public figures because of the jobs they are undertaking.
- d- The cases raised by those concerned on the disputes pertaining to the contracts in which the government or one the corporate bodies is part of
- e- The disciplinary cases which are raised by the Board of Control and the crimes stated in the Royal Decree No. 43 dated 29/11/77H, and the crimes stated in the regulation of handling public wealth issued under the Royal Decree No. 77 dated 23/10/95 H.

Also the punitive cases raised against those accused of committing crimes and violations stated in the regulations, if an order was issued by the Prime Minister to look into them.

- g- The requests of executing the foreign judgments.
- h-The cases which are part of the functions of the Board according to special regulation statements.

# The Regulation of the Grievance Board

#### FIRST CHAPTER:

The Formation of the Board and Its Functions

#### Article 1

The Grievance Board is an independent administrative judiciary board and it reports directly to His Majesty The King. Its location is in Riyadh, and after a resolution from the Head of the Board, branches may be established according to need.

#### Article 2

The Grievance Board is composed of the Head, in the level of Minister, a deputy head or more, a number of assistant deputies and members specialised in Shari'a and laws.

A sufficient number of technical employees and administrators and others are to be employed in it.

#### Article 3

The Head of the Board is appointed and his service terminated by a Royal Decree, and he is responsible directly to His Majesty The King.

The deputies of the Head of the Board are appointed and their services terminated by a Royal Decree according to suggestion of the Head of the Board

The Head of the Board selects the heads of the branches from among the members of the Board in consideration of the scales of the workers in the branch.

#### Article 4

A committee named "The Committee of the Administrative Affairs of the Members of the Board" is to be formed, and compsed of the Head of the Board or his representative and six members, the scale of each of which is not less than counsellor (B) nominated by the Head of the Board.

#### Article 5

The Committee of the Administrative Affairs of the Members of the Board convenes headed by the Head of the Board or whoever represents him. Its session is not a

#### Texts and Documents

the Disciplinary Committee, and who are appointed on the salary sclales of the civil service system, and transfer them to the scales of the members of the Board and raise that to the Council of Civil Service so as to issue a resolution concerning it before the application of the regulation of the Grievance Board

10- The Head of the Grievance Board, and the Head of the Committee for Control and Investigation have to make the necessary preparations for the implementation of what is mentioned in the third, the fourth, and the fifth article of this resolution.

11- To be put in action what is mentioned in the two articles the nineth and the tenth effective the date of issue of this resolution.

And for what is mentioned, this is written.

The Deputy Prime Minister.

#### Resolution No. 95 Dated 25/6/1402 H.

The Council of Ministers, after reviewing the official proceeding raised to His Royal Highness, the Deputy Prime Minister, by His excellency the Head of the Grievance Board under the number 233 dated 20/9/1399H. and which concerns the project of a new regulation of the Grievance Board, and after reviewing the report prepared in the Department of Experts under the number 43 dated 13/4/1401 H., the Council resolutes the following:-

- 1- The approval of the Organisational Regulation of the Grievance Board and its explanatory note in the form attached.
- 2- The Committee for Control and Investigation undertakes, in addition to the functions and responsibilities charged with, the investigation of the crimes of bribing, counterfeiting and the crimes stated in the Royal Decree No. (43) dated 29/11/1377 H.
- 3- All the cases under investigation at the Grievance Board and all those cases on which investigation has been completed and not yet presented to the judicial committees for action, are to be referred to the Committee of Control and Investigation. The investigators who are carrying out this work at the Grievance Board are to be transferred with their positions and appropriations to the Committee of Control and Investigation. The investigators to be transferred will be nominated with the agreement of the Head of the Board and the Head of the Committee.
- 4- The functions of the Disciplinary Board stated in the Employee Disciplinary Regulation and the Resolutions of the Council of Ministers are to be reverted to the Grievance Board and all the disciplinary cases are to be referred to it.
- 5- The budget of the Disciplinary Board is to be incorporated in the budget of the Grievance Board and the members of the judiciary councils are to be transferred, together with all the employees and workers in the Board, with their positions and their appropriations to the Grievance Board
- 6- It is permissible as exception, within the five years following the application of the regulation, that the Committee for the administrative affairs of the members of the Board to consider the pensioning off any member of the Board whom the Board thinks is incompetent. The resolution of pensioning off is issued in this case by a Royal Decree.
- 7- The afore-mentioned articles are to be put in action after one year following the date of publication of the Royal Decree issued in approval.
- 8- The preparation of a project of a Royal Decree for what is mentioned in the previous statements and a copy of it is attached.
- 9- A Committee is to be formed composed of the Head of the Grievance Board, a delegate from the Ministry of Finance and National Economy, a delegate from the General Board for Civil Service and a delegate from the Committee for Control and Investigation, so as to carry out the following:-
- a- The transfer of counsellors and investigators working in the Grievance Board and who are appointed on the positions of the judiciary scales to the equivalent positions in the regulation of the Grievance Board on its application.
- b-The implementation of basis for the classification of the counsellors and investigators working in the Grievance Board and the members of the judiciary councils working in

Texts and Documents

Grievance Board and the members of the judiciary councils are to be transferred, together with all the employees and workers in the Board, with their positions and their appropriations to the Grievance Board

#### The Sixth Article:

It is permissible as exception, within the five years following the application of the regulation, that the committee for the administrative affairs of the members of the Board to consider the pensioning off any member of the Board whom the Board thinks is incompetent. the resolution of pensioning off is issued in this case by a Royal Decree.

#### The Seventh Article:

This Decree is to be published in the official newspaper and to be put in action after one year of date of issue. (1)

#### The Eighth Article:

The Deputy Prime Minister and all Ministers, each one in his own specialization have to put this decree in action.

The Royal Signature Khaled

<sup>(1)</sup> Published in the official newspaper (Um Al Qura) issue No. 2918 dated 28/Rajab/1402

### THE REGULATION OF THE GRIEVANCE BOARD\*

With the help from Almighty Allah We Khaled Ibn Abdel Aziz Al Saud, King of The Kingdom of Saudi Arabia,

After reviewing the two articles (19) and (20) of the regulation of the council of Ministers issued by the Royal Decree No. (28) dated 22/10/1377 H., and reviewing the regulation of the Grievance Board issued by the Royal Decree No. (2/13/8759) dated 17/9/1374 H.

And reviewing the Resolution of the Council of Ministers No. (95) dated 25/6/1402 H., We decreed the following:-

#### First Article:

The approval of the regulation of the Grievance Board in the form attached.

#### Second Article:

The Committee for Control and Investigation, undertakes, in addition to the functions and responsibilities charged with, the investigation on the crimes of bribing, counterfeiting and the crimes stated in the Royal Decree No. (43) dated 29/11/1377 H.

#### Third Article:

All the cases under investigation at the Grievance Board and all those cases on which investigation has been completed and not yet presented to the judicial committees for action, are to be referred to the committee of Control and Investigation. The investigators who are carrying out this work at the Grievance Board are to be transferred with their positions and appropriations to the Committee of Control and Investigation. The investigators to be transferred will be nominated with the agreement of the Head of the Board and the Head of the Committee.

#### The Fourth Article:

The functions of the Disciplinary Board stated in the Employee Disciplinary Regulation and the Resolutions of the Council of Ministers are to be reverted to the Grievance Board and all the disciplinary cases are to be referred to it.

#### The Fifth Article:

The budget of the Disciplinary Board is to be incorporated in the budget of the

<sup>\*</sup> Unofficial Translation from Arabic

Lord is God'. Did not God check one set of people by means of another, there would surely have been pulled down monasteries, churches, synagogues, and mosques, in which the name of God is commemorated in abundant measure. God will certainly aid those who aid his (Cause);- for verily God is full of Strength, Exaited in Might (Able to enforce His will). "They are those who, if we establish them in the land, establish regular prayer and give regular charity, enjoin the right and forbid wrong: with God rests the end (and decision) of (all) affairs».

(Surat The Pilgrimage: Verses 38-41)

Numerous mass meetings were held by Muslim religious scholars and public speakers in the Holy Land and elsewhere before and after the tragic events. They discussed the situation in the light of the teachings of the Quran and the Sunnat and proceeded to make their verdict known clearly, emphatically and without mincing any words. The statements they issued and the resolutions they passed gave categorical support to the measures we had taken to protect hearth and property. Texts of these statements and resolutions are preserved in historical documents to which you have ready access.

Praise be to Allah-Most High- for the success we have achieved, through His Help and Guidance, in liberating Kuwait from the clutches of injustice and aggression, reinstating its legitimate government under the leadership of its Emir H.H. Sheikh Jaber Al-Sabah and repatriating its people.

#### Brothers!

Once again we greet and welcome you as honourable guests of Allah. We hope that we, God willing, will meet again and again in years to come by which time victory will have hopefully been achieved for all pending Islamic and Arab causes. Foremost among these causes is that of the brotherly Palestinian people who are entitled to return to their homeland and recover their legitimate rights in accordance with Security Council resolutions 242 and 338.

Likewise we are looking forward with great hope to the day when a settlement to the just Afghani cause is reached under which the mujahideen will obtain their full rights including that of self-determination.

We also hope that the Lebanese people will take further steps towards peace, development and reconstruction in continuation of the peace process which they have already started with the help of sisterly Syria in the framework of the Tayef Accord and the good offices of all peace-loving countries.

We wish all success to international efforts to establish durable and lasting peace not only in the Arab region but also in all parts of the world.

As we started with the praise of Allah it is only fit that we close with the words of Allah, Most High:

«And (peace) will be their greeting therein! and the close of their cry will be (Praise be to God, the Cherisher and Sustainer of the Worlds!».

(Surat Yunus: Verse 10)

Moreover Islam protects the rights of both society and the individual. It has laid down the legislative framework through which the necessary funds are made available for the benefit of the poor and the needy such as the various forms of zakat levied on gold and silver, crops and fruits, and livestock in a bid to achieve social interdependence and Islamic solidarity both at the individual and collective levels.

Allah, Most High, who portions out to people their means of sustenance, says:

«Is it they who would portion out the Mercy of the Lord? It is we who portion out between them their livelihood in the life of this world and we raise some of them above others in ranks, so that some may command work from others. But the Mercy of thy Lord is better than the (wealth) which they amass».

(Zukhruf: Verse 32)

Again He Says:

«God has bestowed his gifts of sustenance more freely on some of you than on others: those more favoured are not going to throw back their gifts to those who their right hands possess, so as to be equal in that respect. Will they then deny the favours of God?».

(Surat The Bee - Verses 71, 72)

It follows therefore that if they mean by their call the need for the implementation of the laws of Islamic Shari'a, it must be clear by now that the Kingdom has satisfied the requirements specified by the rules of Islam many times over. Likewise if what they mean is to promote the concept of mutual support, do justice to the underprivileged and come to the aid of the helpless, it should prove easy to establish that the Kingdom has fully satisfied this need. But if some other motive is behind their call, then it is only fair that we should not honour it with a comment. For our part it is enough to have the satisfaction that all the things we do are done with clear conscience.

You all have heard of him who was so ungrateful as to decline to acknowledge the generous aid given to his country by Saudi Arabia. With this vivid case of ungratefulness fresh in mind, we plan to instruct the competent authorities to disclose in detail what the Kingdom has done and contributed towards the happiness of others spurred by its sense of brotherly and humanitarian duty. Likewise detailed information will be released regarding internal expenditure in the agricultural, industrial and cultural fields as well as in the area of reconstruction and technology channelled through the nation's three development funds with the objective of providing citizens with a decent standard of living.

What else remained to be said, brothers? Justice has emerged triumphant, falsehood has fizzled out and the clouds of distress have cleared away. Kuwait is now liberated and Saddam Hussein stands haunted by his own cirmes. Those who backed him up in the past are no longer sure that they did the right thing and are now busy reconsidering their previous policies, but remorse at this point is of little value. Allah-Most Highsays in His Holy Book:

«To those against whom war is made, permission is given (to fight) because they are wronged; and verily, God is Most Powerful for their aid; (they are) those who have been expelled from their homes in defiance of right, (for no cause) except that they say, 'Our

The thing which, however, causes no end of amazement is the claim by some Arab heads of state that Saddam was denied the chance to have a diplomatic settlement. They overlooked on purpose the underlying cause of all these tragic events. Keeping a blind eye to the Iraqi occupation of Kuwait and the misfortunes suffered by its government and people and the damage to its resources, they began to shed false tears for the safety of the Holy Places in the Kingdom when they knew very well that the Islamic sanctuaries were tightly guarded and separated by a distance of more than 1500 kilometres from the nearest positions held by friendly forces. Moreover they claimed that help from friendly forces was not permissible.

Muslim ulemas and jurists everywhere took up this issue and passed a clearcut verdict. They declared their unreserved support of all the measures we have taken to repulse the criminal aggression.

There were also those who called for the redistribution of wealth with a view to securing equality between the rich and the poor and who would insinuate, whenever they referred to Saudi Arabia explicitly or implicitly, that the Kingdom had failed to do what it should - in their opinion - have done in this respect. We wish that these critics had given as freely and generously to the cause they claimed to espouse as the Kingdom has since it received Allah's Bounty in plenty.

The Kingdom of Saudi Arabia has spent thousands of billions of its income on charity. It has given a great deal to developing and sisterly countries in a spirit of genuine and brotherly cooperation keeping all the time a low profile and never trying to play up its role in this connection. So many are those by whom the Kingdom stood in joy and adversity, in private and in public.

The Kingdom has often taken the initiative to give relief aid to victims of natural disasters in various countries. It has been doing all that as part of its duty under the umbrella of Islamic brotherhood and in compliance with a saying by the Prophet-Peace be upon him - which states that Muslims are like a structure in which the various parts reinforce one another.

Islam has explained how money is to be spent in a way that will serve the concept of mutual assistance between the rich and the poor, and has laid down the necessary checks and balances for that. Verse 19 of Surat Adhariat reads:

«And in their possessions was remembered the right of the (needy), him who asked, and him who (for some reason) was prevented from asking.»

The same meaning is expressed in Verse 24 of Surat Al-Ma'arij:

«And those in whose wealth is a recognized right for the (needy) who asks and him who is prevented from asking.»

In addressing his noble Messenger, Allah-Glorious be his Name - Says:

«Of their goods take alms so that thou mightest purify and sanctify them.»

(Surat Al-Tawbah - Verse 103)

brotherly people of Kuwait had been subjected: the agonizing uncertainty, the forceful expulsions and the acts of pillage and sacrilege.

#### Brothers!

We have already explained in detail in statements we made on several previous occasions the intensified efforts and the untiring endeavours we undertook in close cooperation with H.E. President Muhammad Husni Mubarak to avoid bloodshed and the miseries of war. But when we realized that the ruler of Iraq had broken his promise to us and to H.E. President Mubarak to respect Kuwait's security and independence and when we made certain that he was harbouring illwill towards the Kingdom by evidence of massive troop concentrations along the borders supported by artillery pieces, tanks and air force units, we, with Allah's help, took the historic decision of inviting sisterly Arab and Muslim countries as well as friendly countries to help our armed forces in their duty to defend the Kingdom and liberate Kuwait.

We received prompt response from Arab and Muslim countries and a number of major friendly powers. Our armed forces stood fully prepared to face any eventuality.

In the meantime we pressed ahead with peace efforts in conjunction with all peaceloving nations. An extraordinary Arab Summit was convened in Cairo on Friday. Muharram 19, 1411H (August 10, 1990). Earlier an Islamic Foreign Ministers Conference was convened in Cairo. Meanwhile the United Nations Security Council passed its well-known resolutions. However, Saddam thwarted all these efforts and declared that he was determined to press ahead with his aggression and stick to his false allegations that Kuwait was a part of Iraq. He remained adamant even when he was flooded with hundreds of messages, emissaries and appeals from the Kingdom, Egypt, Morocco. Syria, Britain, France, the United Nations Secretary - General, the Arab League, the Organization of the Islamic Conference, the Organization of African Unity, the Organization of Non-Aligned countries - all pleading with him to call a halt to his aggression on Kuwait and withdraw his forces therefrom, and calling for the reinstatement of legitimacy in Kuwait under the leadership of H.H. Sheikh Jaber Al-Ahmad As-Sabah and his government and the withdrawal of Iraqi troops deployed close to the Saudi borders. Saddam categorically rejected all these overtures and demands and opted instead to scuttle all efforts made to spare innocent lives and avoid bloodshed.

So determined was he to bring matters to a head that it was impossible for anyone to detect in him any trace of goodwill.

Things being what they were, we had no choice but to stand firm in the face of aggression in compliance with the Divine Injunction:

"If two parties among the believers fall into a quarrel, make yea peace between them; but if one of them transgresses beyond bonds against the other, then fight yea all against the one that transgresses until it complies with the command of God; but if it complies, then make peace between them with justice and be fair, for God loves those who are fair and (just)"

(Al-Hujurat: Verse 9)

Texts and Document.

media. But it was not praise that we were looking forward to. It was rather the role of the Iraqi army we had in mind as a bulwark of the cause of its brothers in the Arab Gulf states at the time of need. Saddam, however, chose to surprise us and the entire world with what dashed all hope to the rocks.

There had been some points of minor disagreement between Iraq and Kuwait centered on matters relating to oil production and prices and the demarcation of the borders. Realizing from our contacts with both Iraq and Kuwait that things were coming to a head, we took immediate steps to defuse the crisis. We called for an urgent meeting between the parties concerned. After that things seemed to take a turn for the better and emotions calmed down.

Few days later the media brought to our attention the text of a memorandum Saddam Hussein had submitted to the Arab League and Kuwait's answer to it. Once again we moved to clear up the misunderstanding and did all that we could in this respect. Our efforts in this connection were made public and are well known to all.

In the meantime Saddam Hussein raised the problem of his country's borders with the State of Kuwait. Only Allah knows how hard we worked in close cooperation with H.E. President Muhammad Husni Mubarak to bridge the gap between the divergent Iraqi and Kuwaiti points of view. As a result of these intensified efforts the Kingdom hosted a meeting between the two countries in Jeddah on Tuesday evening, Muharram 9, 1411H (July 31, 1990). Ezzat Ibrahim headed the Iraqi delegation while the Kuwaiti side was under H.H. Crown Prince Sa'd Al-Abdallah As-Sabah.

Later we came to know that the two delegations had lengthy talks on mattes of mutual interest and had agreed to hold their next round of talks in Baghdad in three days' time to be followed by a third round in Kuwait, if need be.

When we learned of this positive outcome of the talks our happiness knew no bounds and we began looking forward to a final and amicable settlement to the dispute.

But Saddam Hussein, who had already hatched a plan based on treachery, evil and deceit and had prepared his troops to carry it out, launched a massive attack across the borders shortly before dawn on Thursday, Muharram 11, 1411 (August 2, 1990). In a series of rapidly-unfolding theatrical moves he seized Kuwait, wiped its name off the map and announced its annexation to Iraq.

On Thursday morning the world woke to the news of the catastrophe which shocked the human conscience, betrayed all Islamic teachings and played havoc with moral and social values.

History has already discredited Saddam Hussein on account of the shocking crime he committed not only against a peace-loving Muslim Arab country, a country which had given him full support at his hour of need, but also against the entire Arab nation.

In due course the world came to know more about the terrible ordeal to which the

expression of our thanks to Allah for His many favours and blessings we began to spend freely in the cause of serving the Two Holy Mosques and accommodating pilgrims and visitors.

We have henceforth never failed to promote the welfare of our people and country as well as that of our Arab and Muslim brothers. We readily shared with all the fruits of the riches of this country and gave aid to all and sundry. In doing that we were keen to maintain a low profile so as not to make the recipients feel we were doing them a favour. For the real satisfaction we seek is that which goes with the knowledge that we are standing by our Muslim brothers in joy and adversity to the best of our ability.

Likewise we have never offended against or done harm to anybody. In this respect our record is without a blemish. On the other hand when it comes to doing good we have always been, and will continue to be, in the lead.

Pilgrimage this year comes, dear brothers in the Arab and Muslim countries, in the wake of painful major events triggered by a despotic ruler who, spurred by his whims, self-delusion and greed, saw fit to shatter the ranks of the Muslim nation and tear up its unity and lay waste to its national resources by his criminal aggression against the State of Kuwait and his occupation of that sisterly country under cover of dark in the most gruesome crime ever recorded in history.

Amidst all the dangers forced upon us and upon the entire world by that despotic ruler we owe it to the responsibility we shoulder and the trust which we have the honour to hold to put the record straight and place the facts clear and plain before the general public especially in view of the delicate conditions now prevailing in the Arab regin as well as the Muslim world.

It is our duty to straighten things out following attempts by rumormongers, sceptics and deviationists to distort the facts about the Gulf crisis in keeping with their own prejudices and private ends. Likewise we ought to explain the ties and relations which once existed between the Kingdom of Saudi Arabia and Saddam Hussein's Iraa.

Our relations with Saddam had been based on the principles of cooperation, solidarity and good neighbourliness since his accession to power. When the armed conflict erupted between Iraq and Iran we supported Iraq by all possible means and continued to do so for eight years motivated by our duty to save a brotherly Arab country related to us by bonds of blood, language, religion and common interests. We did that with no malice against Iran.

We spared no effort in discharging our duty in this connection fully satisfied that the move we had taken was well placed. We helped him build a powerful modern army fully equipped with sophisticated weaponry.

The war came to an end and we accepted an invitation to visit Iraq. The entire world heard of the lavish praise expressed by Saddam in referring to the Kingdom's attitude towards him and the Iraqi people, a praise echoed by all his assistants as well as the Iraqi

Islam, as is established in the Book of Allah revealed to Allah's Messenger, enjoins that Muslims be closely attached to one another by bonds of peace, affection, brotherhood, solidarity and mutual assistance. An Arab may not have an advantage over a non-Arab unless he is more pious.

Likewise Islam guides to the path of justice, truthfulness and good manners. It champions the victims of injustice, gives comfort to the injured party and seeks to ease the hardship of the underprivileged. Furthemore it enjoins good and forbids evil, declares pure things permissible but prohibits impurities, protects man's dignity, and preserves his mental and physical abilities.

Islam enjoins kindness to parents, respect for the old, and good care for the young. It holds all people equal in both rights and duties, regulates the life of the individual and his dealings with others, calls for fairplay in the exchange of interests, takes a sympathetic attitude towards women's rights and regulates the relationship between man and wife under all conditions and circumstances.

Besides, Islam underlines the concept of mutual consultations, for Allah-Blessed be His Name-refers approvingly of those who conduct "their affairs by mutual consultation" (Surat 42 Verse 38). In another Divine reference to this concept Allah says:"... and consult them in affairs (of moment). Then, when thou hast taken a decision, put the trust in God" (Surat 3- Verse 159).

#### Dear Brothers!

The system of government in this country, which is dear not only to us but also to every Muslim in the world, is established on solid foundations of piety, observance of the limits specified by Allah and adherence to the teachings of Islam both in letter and spirit, in word and deed.

Spurred by these lofty ideals we enjoin Good and forbid Evil, treat everyone with indiscriminate justice, promote goodwill, honour the bonds of kinship, and do our best to eliminate misunderstanding and settle disputes by fair and amicable means.

These are the solid foundations and noble ideals on which the Kingdom of Saudi Arabia was established by King Abdulaziz Ibn Abdurahman AalSaud - may his soul rest in peace-and by which it has been guided ever since.

Both the government and people of Saudi Arabia have been favoured by Allah with the great honour of serving the Two Holy Mosques and looking after the pilgrims. The Kingdom has proved to be equal to the task. Even in the formative years of its nationhood, Saudi Arabia, trusting in Divine help and the capabilities of its own sons, rose to the occasion and mobilized all its resources, modest as they were, to discharge its duties under this great Islamic responsibility.

Later we redoubled our efforts as Allah conferred on us His bountiful blessings and the good earth began to throw up its riches in the form of gushing streams of oil. In

# TEXT OF THE ROYAL MESSAGE ADDRESSED BY: THE CUSTODIAN OF THE TWO HOLY MOSQUES KING FAHD IBN ABDULAZIZ AAL SAUD

AND

H.R.H. CROWN PRINCE ABDULLAH IBN
ABDULAZIZ AAL SAUD
DEPUTY PRIME MINISTER AND
HEAD OF THE NATIONAL GUARD
TO

# PILGRIMS TO THE HOLY HOUSE OF ALLAH IN THE YEAR 1411H (1991)

## IN THE NAME OF GOD, MOST GRACIOUS, MOST MERCIFUL

"Behold! We gave the site to Abraham of the (Sacred) House, (saying): "Associate not anything in worship with Me; and sanctify My House for those who compass it round, or stand by, or bow, or prostrate themselves (therein in prayer). And proclaim the Pilgrimage among men: they will come to thee on foot and (mounted) on every kind of camel, keen on account of journeys through deep and distant mountain highways".

THE PILGRIMAGE: VERSES 26, 27)

Praise be to Allah Who has guided us to Islam and chosen us as the best nation the world has ever had, and Allah's Blessings and peace be on the Messenger of Allah, the most noble of all mankind, our master Muhammad, and his family and companions, one and all.

## **Brother Pilgrims:**

Peace be upon you along with Allah's Mercy and Blessings!

We greet you with the best greeting at this great reunion of the believers which takes place every year, and to you we convey our heartfelt felicitations on completing your pilgrimage after enjoying the Divine Favour of being part of the great congregation of Muslims in Arafat from which place you poured out into Muzdalifa and Mina chanting the praise of your Lord in awe and reverence.

It is no doubt a blessing for you to celebrate the glorious Al-Adha Feast in this Blessed Holy Land. We pray for the acceptance of your pilgrimage and your safe return to your homelands proud of what you have achieved and fully relieved of your sins.

"So take what the Apostle Assigns to you, and deny Yourselves that which he Withholds from you."(1)

All these verses and evidences indicate the prohibition of changing the creation whether through increasing or decreasing or merely changing with the purpose of faking or counterfeiting such as connecting false hair or parting between the teeth to appear younger and the like. But if the purpose was for curing or removing an illness or some harm then this comes within the rule of medication which is obligatory in the Shari'a.

According to the afore mentioned rules, any action aiming at controlling the thinking process of man and directing him in ways contrary to his nature is prohibited, also
any change or alteration of organs, like chaning the sex from male to female or vice
versa whether by surgical means or the hormone injection method or any other method
aiming at changing the creation of man is also prohibited.

The other fold is the experimentation to influence the genes. It is well-known that Islam takled the questions of hereditary and the inherent characteristics such as manners, illness and the others. Prophet Muhammad, peace be upon him, is narrated to have asked the man who denied that the newborn was not his son, being of dark skin colour, whether the man had camels or not? When the man answered yes, He, peace be upon him asked him if one of the camels had a darker colour, and the man answered yes too. Then He, peace be upon him asked him why did that happen? and the man answered probably that was because of factors of hereditary. Then the Prophet, peace be upon him said that is right and your son is of dark skin colour because of the factors of hereditary. This indicates that the colour of the skin is governed by hereditary. As characteristics are passed from generation to generation through genetic factors in marriages.

Prophet Muhammad, peace be upon him advised us to make good choices. He, peace be upon him said, "make a good choice where to put your sperms"(1). "Be ware of the blossom in the filth. When people asked what that is, he peace be upon him said, that is the beautiful woman from a disreputable environment."(2)

The advice of Prophet Muhammad, peace be upon him, in choosing a good wife is one way of avoiding the transfer and inheriting illness, But if the medical science succeeded in finding a cure for these illnesses when the fetus is still in the womb or outside it, is part of medication which is allowed in the Shari'a. Prophet Muhammad, peace be upon him said "cure yorself, but do not cure by using a (Haram) prohibited stuff."(3)

As a summary of all that, any act aiming at changing the creation of Allah either through increasing or decreasing is considered prohibited. Exception to this rule is what is done for a Shari'a necessity or what is done with the purpose of medication. Allah is all-knowing.

<sup>(1)</sup> Surat-ul Hashr

<sup>(3)</sup> Kanz ul Omal vol. 16 P. 496.

<sup>(2)</sup> Al Fathhul Kabir vol. 2 P. 25

<sup>(4)</sup> Sunnan Abu Daood vol. 4. P. 7.

In just proportions
And has given you shape
And made your shapes
Beautiful, and to Him
Is the final Goal." (1)

# And in another verse He says:-

"Him who created thee Fashioned thee in due proportions And gave thee a just bias. (2)

As these changes are due to the misleading from Lucifer, Allah Almighty warned His servants from following the temptations of the Satan:-

"Whover forsaking God, takes Satan For a friend, hath Of a surety suffered A loss that is manifest." (3)

In the Sunnah there are also indications that such kinds of acts are prohibited. The books of Hadith prohibited connecting false hair to the natural hair, the tatoos, pulling of small hairs from the face and parting of the teeth. Imam Muslim narrated in his Sahih what was narrated about Assma Bint Abi Bakr who said that a woman came to the Messenger of Allah, peace be upon him and said, O! Messenger of Allah I have a daughter who is to be married and her hair is falling because of measles, may I connect some false hair to it? Then he, peace be upon him said Allah curses the connector of false hair and the one connected to." (4)

It is also narrated about Abdullah Ibn Omar, that he said, may Allah curse those women who draw tatoos and those women on whose bodies tatoos are drawn, and those women who pull out the small hairs from the face and those women whose small hairs are pulled out, and those women who part between the teeth, and those women whose teeth are made parted, those who change the creation of Allah for the sake of beautification. This narration reached a woman from (the tribe of) Bani Assad named Um Yacoub, and she was a reader of the Holy Quran. She addressed Ibn Omar: it reached me that you cursed so and so. Then Abdullah said, why should not I curse those whom the Messenger of Allah had cursed and it is mentioned in the Book of Allah. Then the woman said, I have read the (Mus-haf) (Holy Quran) from cover to cover, but I have not come accross that. Ibn Omar answered, if you have read it you would have come accross. Allah Almighty said:-

<sup>(1)</sup> Surat-ul- Tagabun verse 3

<sup>(2)</sup> Surat-ul Infitar verse 7

<sup>(3)</sup> Surat-ul Nissa verse 119

<sup>(4)</sup> Sahih Muslim vol. 4. P.P. 102-103

# The Rule On Genetic Engineering Aiming At Changing The Creation Of Man Or His Organs.

for so many years, laboratories in different parts of the world are carrying out series of experimentation aiming at changing the creation of man, sometimes through trying to control his thinking process, and another time trying to alter the genetic formation and functioning so as to change him into a different new kind. They want to achieve that through intercepting the genetic process. Although these operations are still in the stage of experimentation, but nevertheless they keep worrying man.

The answer to this question is of two folds:-

Firstly:- Trying to change the creation of man or change one of his organs from the shape Allah Almighty created into another shape, according to the purpose of the experiment such as controlling the mind or changing of sexes from male to female or vice versa is prohibited to be done by the initiator of the experiment or the one undergoing the experiment.

Evidences from the Holy Quran and the Sunnah indicate that prohibition.

In the Holy Quran Allah Almighty mentioned the story of Lucifer who is always trying to lead man into disobedience:-

"I will mislead them And I will create In them false desires, I will Order them to slit the ears Of cattle and to deface The (fair) nature created.(1)

The apparent meaning of this verse is the change in the creation, (2) i.e. in the creation of man and his structure. This change takes many forms; such as increasing in the creation in form of tatoos and scars or the alteration by decreasing it like castration and amputation of limbs, the thing which would alter the shape of man:

"He it is Who shapes you In the wombs as He pleases. (2)

And in another verse He says:-

"He has created the heavens And the earth

<sup>(1)</sup> Surat-ul Nissa verse 119

<sup>(2)</sup> Surat-Al-i-Imran verse 6

Another branch is that the usurper is allowed to cancel the sale contract of the car on the attribute that he had disposed of something he did not own in the first place. (1) Another branch is that the usurped property can not be spent on any kind of charity such as offering it as endowment would not change the nature of usurpation, and would give allowance for the endowment authorities or the like to accept or exploit the usurped property or dispose of it.

As it is prohibited to buy the usurped property, as in the case of the car, it is also prohibited to accepted it as a gift or charity or as any other form of dealing, whether the property was owned by an individual, a commercial establishment, a charity institution or by the government. Usurping government property is more sinful as it concerns the common right of all people.

The prohibition of usurpation is the absolute i.e. it makes no difference whether the one from whom something is usurped is a Muslim or non-muslim because prohibition is not concerning the usurper or the usurped from, but rather concerns the act of usurpation itself, exception is made only when the usurped property is a (Muharram) something prohibited such as wine (when usurped from a Muslim) but if it was usurped from a non-muslim in custody a compensation is imposed on the usurper or on the buyer.

As buying the usurped property is prohibited, eating it or drinking, if eatable or drinkable, is also prohibited. Also using it in its function is also prohibited. The one who knows that the car is usurped is not permitted to ride it or to finish some business with it even if the buyer had paid a price for it.

It might be asked how can a usurped property be identified when it is too difficult to verify the matter very clearly. The car might be shown for sale in a car exhibition or by a salesman known for his honesty or that the car might be usurped from a distant place, and the similar situations which are not available for the knowledge of the buyer.

As a reply to this we say that there are some evidences which indicate that the thing might be usurped, some of which are that the usurped thing would be given for abnormally low price and the sale would be concluded away from the enquiries of the people. All these give rise to suspicions. Also the property for which the necessary requirements are not available such as the plate number or its license also show that the property might be usurped. The seller whose regular place is not known or not known to have interaction in such commodities is als suspicious and so forth.

One may also ask how is it possible for the buyer to identify the usurped property relying on suspicions, guessing and probabilities, when the principle is that the suspect is innocent until proved otherwise.

Our answer is that the Muslim is required to make his precautions and avoid suspicions and by doing so one would acquit his religion and his honour, and the one who falls into suspicions would definitely fall into the prohibited, just like the one who is rearing (his sheep) around the inaccessible lands until he trespasses.

<sup>(1)</sup> Muhammad Ulaish, Manhul Jalil, vol. 4 P. 457

## The Rule On Buying The Usurped Property

What is the rule on someone who intends to buy a car and he knows or suspects that it is usurped?

The answer to this question is that it is prohibited on him to buy anything which is usurped or suspected to be so whether the buyer knew that fact for certain or had suspicions and probabilities, because the usurped property is (Haram) prohibited on the usurper as he, by usurping, has violated Allah's restrictions. Allah Almighty says:-

"And do not eat up Your property among yourselves For vanities" (1)

Almighty also says:-

"But God hath permitted trade And forbidden usury."(2)

Usurpation falls into the category of eating property for vanities, and it falls also into the prohibited usury because one of the reasons for this prohibition is the exploitation and eating the property without any right.

As Allah Almighty prohibited eating properties for vanities, the Prophet, peace be upon him affirmed that prohibition in the address, peace be upon him made in the farewel pilgrimage: "your blood, your property, your honour are prohibited on you as the prohibition of this day in this home in this month." (3)

The buyer of the usurped property is considered as the one possessing something which he does not own even though he paid a price for that usurped thing. The original owner of the usurped car, in this case will have the right to claim his car from either the usurper or the buyer of the car whoever he chooses. In case that the car was damaged, the original owner will also have the right ot claim compensation from either the usurper or the buyer.

Connected with this question are a number of branches, such as:-

It is not permissible to agree on the sale of the usurped property. The original owner of the car does not have the right to agree on the sale which had taken place, because originally that sale was prohibited, so it is not permitted for anyone to permit the prohibited. (4)

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Baqara verse 188

<sup>(2)</sup> Surat-ul-Baqara verse 275

<sup>(3)</sup> Sahih Muslim vol. 11 P. 169

<sup>(4)</sup> Imam Shafie - Al Um vol. 3 P.P. 15-16

In the Shafie school of thought the maintenance for the parents by the son is more emphasized in the case when the parent cannot maintain his living. (1) This maintenance includes medical expenses and the expenses of nursing. It is not permissible to impose on the parent to work for his living because that is contrary to the principle of bearing them company which was ordained by Allah. (2)

In the Hanbali school of thought maintenance for the parent should also include his wife and the young brothers and sisters of the maintainer son. It is conditioned that the son is well-off and the parents are poor. It is also conditioned that the son on whom maintenance is obligatory to pay from the excess he has either from his wealth or from his earning and that he would be one of the inheritors in the case of the death of one or both of the parents. (3)

Although the opinions on the question of alimony are various and have different conditions, but nevertheless they all agree on the obligation of the son to take care of his parents, particularly when they reach old age or in their sickness or inability to earn their living. The excuses that the son is incapable to pay for their expenses or that his wife cannot live with the parents or refuses to do so, does not justify the ingratitude of the son or negligence of his parents. Al Tirmithy narrated about Ibn Omar that he said; "I had a wife whom I loved, but my father hated her and he ordered me to divorce her, but I refused and told that story to the Prophet, peace be upon him who told me, O! Abdullah Ibn Omar divorce your wife." (4)

Stating the excuse that the government or the charity societies would take care of the disabled aged people would not drop the obligation of the son towards his parents because the maintenance of the government is of general nature and the maintenance of the son is personal and more obligatory than the first one.

In the light of the Islamic rules, principles and manners, it is not the characteristic of the Muslim to enjoy he and his wife and children while his parents are looking for sustenance in humiliation, or stay neglected in the social welfare and charity homes. We have narrated Imam Ibn Hazm before who said, "there is nothing more ingracious than a rich son lets his father or grandfather clean bathrooms or attends to horses and donkeys or washes the clothes and lets his mother or grandmother work as servant or sell water in the streets, by so doing he did not lower to them the wing of humility." (5)

<sup>(1)</sup> Imam Shafie, Al Um vol. 5 P.P. 100-101

<sup>(2)</sup> Al Ramli, Nihayat-ul Muhtaj vol. 7. P.P. 218-219

<sup>(3)</sup> Ibn Quddama, Al Mughni Wal Sharh Al Kabir vol. 9 P.P. 256-258. Kashaful Ghina'a vol. 5 P.P. 480-482

<sup>(4)</sup> Sunnan Al Tirmithi vol. 3 P. 494

<sup>(5)</sup> Al Muhala vol. 10 P. 108, and Contemporary Jurisprudence Research Journal 5 th edition P. 170

Allah also ordained that addressing the parents should be in nice talk and lower to them the wing of humility, and ask mercy for them. The Messenger of Allah, peace be upon him, was repeating "inspite of him, inspite of him. They asked who Messenger of Allah, and he, peace be upon him said, the one who attends to his parents or to one of them in their old age and then did not enter Paradise." (1)

At the end of the previous verse, Allah ordained the son to ask forgiveness and mercy for them as they cherished him in childhood. This is only a reminder of what they had done for him and how much they have endured. So he must return all that by invocating for them for mercy and being kind to them.

Inspite of the seriousness of blasphemy, Allah Almighty did not drop the parents, right to be treated kindly because of that. Allah Almighty said:-

But if they strive
To make thee join
In worship with Me
Things of which thou hast
No knowledge, obey them not
Yet bear them company
In this life with justice (2)

And inspite of the greatness of Jihad, Prophet Muhammad did not permit anybody to go in Jihad without the consent of ones parents, according to what is narrated by Ibn Omar that a man came to ask permission from the Prophet, peace be upon him to go in Jihad, and the Prophet asked the man, are your parents alive? and the man answered yes. Then he, peace be upon him said, in them make your Jihad or in other words, the man said yes they are alive and I left them weeping. He, peace be upon him said, go back and make them laugh the same way you made them weep." (3)

On these principles the jurists have established a number of rules concerning the obligations the conditions on the field.

In the Hanafi school of thought alimony is obligatory on the son to the parents, the grandfathers, grandmothers when they are poor even if they have different religion than the son. (4)

In the Maliki school of thought alimony is obligatory on the offspring when well off if he was young or old, male or female, single or numerous, Muslim or non Muslim healthy or sick. Al Bajji, one of the Maliki thinkers said that this alimony is obligatory even if the parent was capable of earning his or her living. (5)

<sup>(1)</sup> Sahih Muslim vol. 16 P. 108

<sup>(2)</sup> Surat Lugman verse 15

<sup>(3)</sup> Sahih Muslim vol. 16 P. 103

<sup>(4)</sup> Sharh Fat-hul Qadir vol. 4 P. 415, Al Mirhanani vol.2 P. 46-47.

<sup>(5)</sup> Manhul Jalil vol. 4 P. 414, Mawahib Al Jalil vol. 4 P.P. 209-210

Is it Permissible For The Son To Neglect His Parents Or One Parent On The Presumption That He Cannot Care For Them Because of Their Old Age Or That His Wife Cannot Care For Them, Or She Refuses To Do So, Or That His Income Is Not Sufficient For More Than His Children, Or That The Government Provides Better Care For Them Than He Can?

The answer to this question is that the son is not permitted to give up his duty to care for his parents or one of them relying on all these excuses. The basis of this is the verse:-

Thy Lord hath decreed
That ye worship none but Him,
And that ye be kind
To parents whether one
Or both of them attain
Old age in thy life
Say not to them a word
Of contempt, nor repel them,
But address them
In terms of honour.

In another verse:And, out of kindness.
Lower to them the wing
Of humility and say:
My Lord! bestow on them
Thy Mercy even as they
Cherished me in childhood. (2)

"Decreed" here means ordinance and obligation of kindness towards the parents. Kindness includes gratitude in its widest meanings. One should address them softly and politely and obey them in all that they ask to be done except when it is in disobedience of Allah. As part of kindness one has to support them and pay their expenses and not let them beg and be despised or try tough labour so as to be able to earn their living. Allah Almighty mentioned old age because it is the period of weakness in which the parents need the care from a son. Kindness from the son requires great sacrifices. Allah Almighty mentioned some words and expressions which would hurt and injure the parents. It is narrated that Imam Ali Ibn Abi Talib, blessings of Allah upon him said, Prophet Muhammad, peace be upon him said, "If Allah knew something within the disobedience of parents worse than the word of contempt He would have mentioned it. So let the one who is kind to his parents do whatever he does, and he would not enter Hell, and let the one who is ingracious to his parents do whatever he does and he would not enter Paradise. (3)

<sup>(1)</sup> Surat-Bani Israel verse 23

<sup>(2)</sup> Surat Bani Israel verse 24

<sup>(3)</sup> Qurtubi, Tafseer Al Jami' Li-Ahkam Al Ouran vol. 10 P. 243

#### And in another verse:-

So if a husband
Divorces his wife (irrevocably)
He cannot after that
Re-marry her until
After she has married
Another husband and
He has divorced her
In that case there is
No blame on either of them
If they re-unite, provided
They feel that they
Can keep the limits
Ordained by God." (1)

Also this verse does not eliminate the role of the guardian because the rule of this verse does not refer to the right of the woman to join herself in marriage as understood from the verse "she has" married another" but it refers to two questions, the first one is the case of the husband divorcing his wife or the prohibition of continuing in the marriage bondage after an irrevocable divorce. The other question is the divorce of the second husband and the permissibility of the return to the first husband after this second divorce. As long as this is the origin of the rule of this verse, then it should not leave room for another probability. Another evidence is the normal custom that a woman needs a guardian to speak on her behalf with the one who proposes to her, if consideration is given to the nature of a woman and her shyness particularly when the matter concerns her marriage. Another evidence is that in marriage it is supposed that all the interests of the woman are to be considered, and as the woman has very limited contacts with the world of men, because of her nature, even in the non-conservative societies, therefore joining herself in marriage by herself might end up in her damage, when she choses a husband about whom she does not know as much as her guardian would know.

Inspite of the conclusion he arrived at, Abu Hanifa, mercy of Allah be upon him, did not always deny the right of a guardian to conclude marriage, but he made it in the level of being recommendable, and by giving this statement, Abu Hanifa understands the importance of a guardian and the need of the woman for him in the most important concern of her life, which is marriage.

To conclude this, it is not correct to join a woman in marriage without the presence of a guardian and two witnesses. Any marriage concluded in another method other than this is considered invalid. Those who try to exploit abu Hanifa's opinion and use as a means to conclude artificial marriages are considered sinful, committing a forbidden thing, and Imam Abu Hanifa is guiltless, because he, mercy of Allah be upon him does not permit orther than what Allah permitted for His servants and accepted it for them of the Shari'a rules which are for their betterment. Allah is all-knowing.

<sup>(1)</sup> Surat-ul Bagara verse 230

through these two expressions without the condition of the presence of a guardian, and the other rule is that Almighty Allah prohibited the guardians from preventing the women from marrying themselves to their former husbands if they agree mutually. He also derives another evidence from the verse:-

And any believing woman Who dedicates her soul To the Prophet, if the Prophet Wishes to wed her, — (1)

Abu Hanifa also derived evidence from the Sunnah that Prophet Muhammad, peace be upon him said "there is no order over the matron from a guardian. (2) and in another Hadith" the single woman has more right over herself than a guardian has over her. "(3) when she reaches the age that qualifies her to be a guardian of herself, the same as the boy who becomes of age. Abu Hanifa concluded that it is permissible for a grown up sane woman to join herself in marriage or join others absolutely.

However, we say that the most correct is what is considered by a number of the companions of the Prophet and the three Imam Malik, Shafie and Ahmad that a woman does not have the right to join herself in marriage or join any other woman. This opinion is supported by a number of evidences. Almighty Allah says:-

"Men are the protectors And maintainers of women" (4)

By the nature of his creation man has a number of characteristics which qualify him to undertake the responsibility of protection and maintenance. Evidences from the Sunnah also indicate explicitly the precondition of the presence of a guardian for the conclusion of marriage as mentioned before. The verse cited to negate this condition does not indicate that negation. The verse on "prevention" is so explicit in forbidding prevention. This verse was descended in the concern of Ma'aqal Ibn Yassar when he refused to join his sister in marriage, until Prophet, Muhammad told him to do so, then he joined her in marriage. Therefore the origin here is the right of the guardian to conclude marriage, and if the guardian does not have this right, he would not have been forbidden to prevent from marrying, when Almighty Allah said:-

"This instruction Is for all amongst you Who believe in God And the Last day. (5)

<sup>(1)</sup> Surat-ul Ahzab verse 50

<sup>(2)</sup> sunnan Abu Daood vol. 2 P. 233

<sup>(3)</sup> Sahih Muslim vol. 9 P. 204

<sup>(4)</sup> Surat-ul Nissa verse 34

<sup>(5)</sup> Surat-ul Baqara verse 232

Prophet such as; "a woman does not join another woman in marriage or joins herself in marriage." (1) As she is not permitted to join herself in marriage, she is also not permitted to join another woman in marriage, even by proxy. An exception is made in the case of the woman who does not have a guardian, and it is said that it is permitted for her to authorize a man to join her in marriage, and assumes the role of a judge (2)

In Imam Ahmad school of thought a marriage is not correct without a guardian. The woman does not have the authority to join herself in marriage, or joins any other woman in marriage, or authorize anybody other than her guardian to join her in marriage. If she happened to do that, that marriage is invalid in observation of all the verses from the Holy Quran and the Ahadiths from which evidences precondition the presence of the guardian for the conclusion of that marriage. The saying that the evidence derived from the verse which states the non-prevention of the woman to join herself in marriage, is giving the woman that right as not correct to be considered as evidence to her right, because prohibiting the guardians from preventing the women from marrying is enough evidence that their presence is preconditioned. (3)

Imam Abu Hanifa disagreed on that when he considered that the presence of a guardian for concluding the marriage of the woman of legal age and sound mind as being only recommended. If the sane, free, of legal age woman whether virgin or married before joins herself in marriage, or authorize to marry her himself or be her guardian to conclude marrying her to some-one else and she permits that, then that marriage is a correct marriage. In the Hanafi school of thought it is stated a marriage is a correct marriage if it was with a capable person and that it is not correct if it was with an incapable one. In this case it is said that the guardians have the right to object to the marriage of the incapable person. Another statement says that the right of the woman to join herself in marriage is limited in the case when she has no guardian. Imam Abu Hanifa derived evidence for that from the verse:-

When ye divorce
Women, and they fulfil
The term of their (Iddat)
Do not prevent them
From marrying
Their (former) husbands
If they mutually agree
On equitable terms, (4)

In this verse Imam Abu Hanifa sees two rules. The first rule is that marriage is mentioned directly after the word women. This indicates the permission of marrying

<sup>(1)</sup> Al Fath Al Kabir vol. 3 P. 22

<sup>(2)</sup> Nihayat-ul Muhtaj - Al Raily vol. 6 P. 224

<sup>(3)</sup> Al Mughni Wal Sharh Al Kabir - Ibn Quddama vol. 7 P.P. 337-339 Kashaful Aina'a vol. 5 P.P. 48-49 Muntaha Al Eradat Bahouti vol. 3 P.P. 16-17.

<sup>(4)</sup> Surat-ul Baqara verse 232

# SOME FIQHI QUESTIONS

Can a woman join herself in marriage or join any other woman such as her sisters or her relatives.?

The answer to this question is, it is not permissible for the woman to join herself or any other woman in marriage. For the conclusion of marriage, a woman must refer to and consult her guardian or the man holding that position. Hence the presence of a guardian is one condition for the correctness of marriage, for the saying of Prophet Muhammad, peace be upon him that, "there is no marriage without a guardian - of the woman- and two trust- worthy witnesses". (1) In another saying, "any woman married without the consent of her guardian, her marriage is invalid. If the marriage was consumated, the dowry paid becomes hers for deeming her chastity permissible, and if they get into disagreement, then the authority is the guardian of the one who has no quardian." (2)

In another saying, Prophet Muhammad, peace be upon him said, "no one joins women in marriage other than the guardians." (3)

A number of the Prophet's companions, blessings of Allah be upon them unanimously agreed that the woman does not have the right to join herself in marriage or any other woman. Some of those companions, having this opinion are Omar Ibn Al Khattab, Ali Ibn Abi Talib, Abdullah Ibn Abbas, Abdullah Ibn Masood, and the Mother of the Believers, Ayisha and Abu Hurraira. A number of the late comers are also of the same opinion. These are Imam Malik, Imam Shafie and Ahmad.

In Imam Malik school of thought there is no marriage without a guardian. This is why a woman is not permitted to join herself or any other woman in marriage, whether she is permitted by her guardian or not permitted. And if she concluded that marriage, it must be annulled before consumation or after consumation, no matter how long that marriage lasted, even if the married woman gave birth to children." (4)

In Imam Shafie school of thought, it is not permitted for the woman to join herself in marriage even if that occured after the permission of her guardian. Evidence of this is derived from the verse "Do not prevent them (from marrying)" (5) Evidence here is that if the woman was given permission to join herself in marriage, this prevention would not have any effect. Evidence is also derived from the previous sayings of the

<sup>(1)</sup> Al Musanaf for Abdul Razzig. vol 6 p. 196

<sup>(2)</sup> Sunnan Al Tirmithy vol. 3 p. 408

<sup>(3)</sup> Kanz Al Omal vol. 16 P. 529

<sup>(4)</sup> Al Qawanin Al Fighia ; Ibn Gazzi P. 123.

<sup>(5)</sup> Surat-ul Bagara verse 232

- 8- There is no Shari'a prevention from stating in the bulletin of issue that a certain percentage at the end of the business cycle, to be deducted either from the profits of the stocks in case that there is periodical clearance, or from the shares in the revenues and the product which had been distributed as part of due payment. This deducted amount is allocated as reserves to meet the risks of loss of capital.
- 9- There is no Shari'a prevention from stating in the bulletin of issue or the speculation stocks the promise of a third party, of an indenpendent character and financial obligation, to donate for nothing in return to compensate for the loss in a certain project, on condition that that promise be independent of the speculation contract, meaning that the fulfilment of that obligation is not to be considered a condition for the validity of the contract and taking effect between the concerned parties, and hence the stock holders or the speculator would have the right to claim the invalidity of the speculation or refuse to fulfil their obligations, on the presumption that the donator did not fulfil his obligation of promise which was considered in the contract.

## Secondly:

The council of Al Majma also discussed four other (financial) aspects included in the recommendations of that symposium. It was suggested that those recommendations are to be used for the development and investment of endowments, without violating the conditions set for the preservation of endowments. These recommendations are:

- a- The formation of a company between the endowments authority and business people for the development of endowments. The value of endowments is a contribution from one side the contribution of business people is financing.
- b- The properties of the endowment are to be contributed as fixed assets and the one who finances their investment is to get a percentage of the revenues.
- c- The development of the endowment on a contract of industrialization with the Islamic Bank for a certain percentage of revenues.
- d- Renting of the endowment or renting of the units built on it for a nominal rate.

The council is on agreement with the aspects of these recommendations of the symposium and that they need more discussion. The secretariat general of the council is charged with the responsibility to conduct researches on the subject and new Shari'a aspects of investment and hold another symposium for the discussion of these aspects and present the results to the council of Al Majma in its coming session.

3- After observation of the previous regulations for circulation:-

It is permissible to circulate and exchange the speculation stocks in the stock market exchange, when available, and in accordance with the Shari'a regulations, and the circumstances of supply and demand, and the will of the dealers. It is also permissible that, the circulation be made when the issuing authority periodically directs a bulletin or an affirmation to the public by which it would be obliged in a certain period of time to buy these stocks using the profits accumulated from the speculation operations and for a certain price. For the determination of that price, the help of the experts is asked and according to the conditions of the market and the financial situation of the project. It is also permissible to declare the obligation to buy the stocks from an authority other than the issuing authority, according to the manner previously mentioned.

- 4- It is not permissible that the bulletin of issue or the speculation stocks include any statement for the guarantee from the speculator on the capital or the guarantee of a fixed profit or as a percentage from the capital. But if there was an explicit or implicit statement, the condition of the guarantee would be invalidated, and the speculator deserves a profit equal to that of a similar speculation.
- 5- It is not permissible that the bulletin of issue or the speculation stock based on that bulletin includes a statement with the obligation of sale even if connected with the future, but it is permissible that the speculation stock includes a promise of sale. In this case, sale would not be concluded except through a contract with the value estimated by experts and which is satisfactory to both parties.
- 6- It is not permissible that the bulletin of issue or the stocks issued based on it, includes a statement which would lead to the probability that the company is getting a fixed profit. If that happened, the contract is invalidated.

## Resulting from all that:-

- a- It is not permissible to precondition that a certain amount of money is alloted to the stock holders or to the owner of the project in the bulletin of issue or the speculation stocks issued according to that.
- b- The part to be distributed is the profit in its Shari'a sense which means the increase above the capital and not the revenue. The profit can be determined either by clearance or evaluation of the project in terms of eash. The increase over the capital at the time of clearance and evaluation is the profit which is to be distributed among the holders of the stocks and the speculator, according to the conditions of the contract.
- c- Accounts statement of profits or losses is to be prepared and diffused among the stock holders to be at their disposal.
- 7- A profit is due when evident, taken after clearance or evaluation and not acknow-ledged unless distributed. It is permitted to distribute the product of a project, and what is distributed between the two parties of the contract before the clearance operations is considered as part of due payment.

#### The Second Factor:

The contract for the speculation stocks is based on that the conditions of contracting are determined in the "bulletin of issue" and that the "response" is expressed in "underwriting" in these stocks and the "acceptance" is expressed through the authority of issue.

The bulletin of issue should include all the information required by the Shari'a to be stated in the speculation contract, as regards to the statement of capital and the districution of profits, and the statement of the special conditions for that issue, and that all conditions should comply with the Shari'a rules.

#### The Third Factor:

The speculation stock should be exchangeable and circulatable after the period of underwriting in consideration that the permission of the speculator is already obtained since the time of issue with the following regulations to be observed:-

a- If the money collected for speculation after the period of underwriting and before the start of the project, was still in the form of currency, then the circulation of the speculation stocks is considered as the exchange of currency for another currency and the rules for money exhange in this case are applicable.

b- If the speculation money is converted into credits, the rules of transactions through credit are applied on the circulation of speculation stocks.

c- If the speculation money is converted into fixed mixed assets, cash money, credits, assets and utilities, it is permissible in this case to circulate and exhange the speculation stocks according to the price agreed upon, on condition that the majority in this case is assets and utilities. But if the majority is cash money or credits, the Shari'a rules, interpreted by an explanatory regulation, should be followed and be presented to Al Majma in the coming session.

In all cases the circulation should be registered as asset in the records of the issuing authority.

#### The Fourth Factor:-

The one who receives the money collected from underwriting in the stocks, with the purpose of investing them is the speculator who does not own in the investment project more than his contribution by underwriting and buying some stocks. He is a share holder, in addition to that, the speculator is a partner in the profits when achieved, according to his share indicated in the bulletin of issue, and that his ownership in the project is based on that.

The money collected from the stocks, together with the assets of the project, should be left in the trust of the speculator as one of the Shari'a guarantees.

# ON THE SPECULATIVE AND INVESTMENT BONDS\*

All praise be to Allah, Cherisher of the Worlds, and all prayer and peace be upon our Prophet Muhammad, upon his family and his companions.

The council of Majma Al Fiqh Al Islami convened the session of its fourth conference in Jeddah, Kingdom of Saudi Arabia from 18 to 23 Jumadah II 1408 corresponding to 6 to 11 February 1988.

After reviewing the researches presented on the subject of "The Speculative and Investment Bonds" which resulted from the symposium held by al Majma in collaboration with the Islamic Institute for Research and Training in the Islamic Bank for Development during the period 6 to 9 Muharram 1408 corresponding to 30 August to 2 September 1987, putting in action resolution No (10) taken in the third session of Al Majma, in which a number of the members and experts of Al Majma together with the researchers of the Institute and other scientific and economic centers participated in that symposium, as this subject is of vital importance and that it is necessary to cover all its aspects, in consideration of the effective role of this economic form in increasing the potentialities for the development of the public finances by means of combining wealth and work.

After reviewing the ten recommendations adopted by the symposium and discussing them in the light of those researches, the council decided the following:-

Firstly:- Concerning The Shari'a Permissible Speculative Bonds

- 1- The speculative bond is an investment means founded upon the division of the capital alloted for speculation, and the issue of stocks against that capital in equal units for an equal value for each unit to be registered in the names of the participants in this speculation each one according to his share in the capital. This economic means is given the name "speculation stocks"
- 2- The Shari'a permissible aspect of the speculation bonds in general should fulfil the following factors:-

#### The First Factor

A stock should represent a common ownership in the project for which stocks were issued for implementing or financing that project, and that ownership should continue from the start to the end of the project. All the rights and right of action acknowledged to the owner in the Shari'a are entailed with this ownership, rights such as the right to sell, mortgage or inheritance, bearing in mind that these stocks represent the speculation capital.

Resolution No. (5) D4/08/88 taken in the fourth conference of Majma Al Fiqh Al Islami in The Islamic Conference Organization held in Jeddah, Saudi Arabia during the period 6-11 February 1988.

Unofficial Translation from Arabic

4- The expropriated real estate must not be exploited for public or private investment, and that expropriation must not be carried out prematurely.

If all or any one of these regulations and restrictions were defective, expropriation of property would be part of injustice on earth and compulsion prohibited by Almighty Allah and His Prophet, peace be upon him.

In case that the idea of utilizing the expropriated real estate interest was given up, priority of restoration is given to the actual previous owner or to his heirs and with an equitable compensation.

# EXPROPRIATION FOR PUBLIC INTEREST\*

All praise be to Allah, Cherisher of the Worlds, and all prayer and peace be upon our Prophet Muhammad, upon his family and his companions.

The council of Majma Al Fiqh Al Islami in the session of its fourth conference held in Jeddah, Kingdom of Saudi Arabia from 18 to 23 Jumadah II 1408 corresponding to 6 to 11 February 1988, after reviewing all the researches presented to Al Majma concerning the subject of "Expropriation for Public Interest", and in the light of the indisputable fundamentals of the Shari'a as seen in the respect and consideration of private property, until that became one of the postulations of religion, and that protection of property is one of the five necessities which the Shari'a aimed at their fulfilment, and that texts from the Holy Book and the Sunnah advocate for that protection, and recalling what had been confirmed by the proofs from the Sunnah of the Prophet and the acts of his companions, blessings of Allah upon them, concerning the expropriation of real estate for public interest, applying the general principles of the Shari'a in protecting the interests and giving the public need the status of necessity, and bearing private harm so as to avoid the public one.

The council decided the following:-

Firstly:- The private property must be protected and preserved from all kinds of transgression on it and that it should not be confined or limited, and that the owner has the right on his possession, and within the limits of the permissible, has the authority to take any kind of action on that property with all the Shari'a utilizations.

Secondly:- It is not permissible to expropriate from the ownership of real estate for the public interest except after observing the following restrictions and the Shari'a regulations:-

- 1- Expropriation of real estate must be in return of a fair and immediate equitable compensation to be estimated by experts and to be not less than the price of a similar property.
- 2- The expropriator must be the authorities or whoever represents them.
- 3- Expropriation must be done for the public interest necessitated by a public necessity or a public need having the same urgency of necessity such as building mosques, roads, or bridges.

Resolution No. (4) D4/08/88 taken in the fourth conference of Majma Al Fiqh Al Islami in The Islamic Conference Organization held in Jeddah, Saudi Arabia during the period 6-11 February 1988.

<sup>-</sup> Unofficial Translation from Arabic

## D- Concerning Financing of Foreign Trade Operations

The council of Al Majma decided that the principles applied on the sale on credit with the installment of the price are also applicable on these operations.

E- Concerning The Intersests On The Time Deposits Which The Islamic Bank For Development Is Obliged to Deposit in The Foreign Banks

The council of Al Maima decided the following:-

It is prohibited on the bank to protect the actual value of its money from the currency fluctuations through the interest rates accrued from its deposits. Hence, the amounts of those interests are to be spent on the purposes of public benefits such as training, research, the provision of aids and relief and technical assistance to member states, and also to scientific foundations, institutions, schools and all that is connected with the diffusion of Islamic knowledge. Allah is all - knowing. It is preferable, though, that the authorized person to carry out the purchase transaction be other than the mentioned client whenever available.

# Third Principle:

The lease contract must be concluded after the actual possession of equipment. A separate contract from that of authorization and promise is to be concluded.

## Fourth Principle:

The promise to grant the equipment after the expiry of the period of lease is permissible when made in a separate contract.

# Fifth Principle:

Liability on damage and defects is shouldered by the bank in its capacity as owner of the equipment unless that damage and defect occur as a result of sabotage or negligence from the part of the leaser whence liability in this case is shouldered by him.

# Sixth Principle:

The expenses of insurance at the Islamic Insurance Companies whenever possible, are shouldered by the bank.

C- Concerning Sale On Credit Transactions and Installment of Price.

The council of Al Majma decided the adoption of the following principles:

# First Principle:

The promise from the Islamic Bank for Development to sell the equipment to the client after the Bank has owned them is a Shari'a acceptable matter.

## Second Principle:

The authorization of the Islamic Bank for Development to one of its clients to purchase what the client needs as equipment or machinery and the like, which has certain specifications and a price, on the account of the Bank with the purpose that the Bank leases those things to him, after being delivered to the authorized person and coming into his custody is a Shari'a acceptable authorization. It is preferable though, that the person authorized to carry out the purchase transaction be other than the concerned client whenever available.

#### Third Principle

The sale contract must be concluded after the actual possession of equipment and coming into the ownership of the client. A separate contract from that of authorization and promise is to be concluded.

# FATAWA AL MAJAMIA AL FIQHIA

# Inquiries From The Islamic Bank For Development.\*

All praise be to Allah, Cherisher of the Worlds, and all prayer and peace be upon our Prophet Muhammad, the seal of all prophets and upon his family and his companions.

The council of Majma Al Fiqh Al Islami convened the session of its third conference in Amman, the capital of the Hashimite Kingdom of Jordon from the period 8 to 13 Safar 1407 corresponding to 11 - 16 October 1986, and after extensive studies and deliberations on all the inquiries raised by the bank to the Majma, the following was reached:

A-Concerning the service charges on the loans of the Islamic Bank for Development:

The council of Al Majma' decided the adoption of the following principles:-

- 1- The permissibility of taking service charges on the loans.
- 2- Service charges shoull be within the limits of actual expenses.
- 3- Any increase on the actual service charges is prohibited because it is from usury which is prohibited in the Shari'a.

# B- Concerning Lease Operations:

The council of Al Majma decided the adoption of the following principles:

## First Principle:

The promise from the Islamic Bank for Development to lease the equipment to the client after the Bank has owned them is a Shari'a acceptable matter.

# Second Principle:

The authorization of the Islamic Bank for Development to one of its clients to purchase what the client needs as equipment or machinery and the like which has certain specifications and price on the account of the bank with the purpose that the bank leases those things to him after the authorized person has owned them, is a Shari'a acceptable authorization.

Resolution No (1) ID3 IO7 I87 taken in the session of third conference of Majma Al Fiqh Al Islami in The Islamic Conference Organization held in Amman, Jordan during the period 11 - 16 October 1986

- Unofficial Translation from Arabic

other hand 66% of the students do not think that the subject of Islamic culture taught in the faculty of medicine serves what is required in this field.

If we take into consideration the fear of the students that studying this subject on compulsory basis might affect their aggregate in the final test, that is why they chose studying it on optional basis. Because of getting into practice, the physicians chose, in a very high percentage teaching it as an independent subject.

## Recommendations:

- 1- The question of teaching the Fiqhi aspects concerning sick people is a very essential and vital one, and we suggest it to be taught to medical students as well as to physicians.
- 2- Because of their experience, the physicians suggest that it is to be taught independently. So as not to put more pressure on the students, the marks on the subject are not to be added to the final aggregate, but only passing the subject is a prerequisite for graduation.
- 3- We suggest that more researches to be conducted particularly on the Fiqhi dissertations in the colleges of Shari'a about the methods and material of teaching this subject.
- 4- It would be profitable if a group of newly graduated physicians, after working for two years, be assigned to study Fiqh in the college of Shari'a. After the completion of the study be distributed in the different hospitals so as to be referred to in the Fiqhi questions. They should also hold periodical meetings to discuss the new issues or present them to scholars of more knowledge.
- 5- The issue of a specialised journal in the Fiqhi matters so as to encourage researches in this field.

In comparing the percentages, the following was found:-

a- Among the 27 physicians who said they did not need to study the subject in their undergraduate years, 21 of them say that they need to study it now. That means 77.7% changed their mind, and want to study it now. 4 physicians (14%) from 28 physicians who wanted to study the subject in their undergraduate years, change their mind now and do not need to study the subject.

- b- Concerning teaching the subject to medical students, 22 physicians out of 27 (81.4%) suggest teaching the subject, while one physician changed his mind to not teaching it (4%)
- c-Among the ten physicians who do not want to study the subject 4 of them were asked by their patients about some Fighi questions. This means that 40% of those who do not want to study the subject are asked about Fighi questions. Hence the percentages are as follows:-
- 1-77.7% changed their mind since the time they were undergraduates and want to study the subject now.
- 2- 81.4% of those who did not want to study the subject when they were undergraduates, now suggest teaching it to medical students.
- 3-60% of the physicians who do not want to study the subject, are not subjected to Fiqhi questions, and 40% of them are asked by their patients.

#### Argumentation and Conclusion:

- 1-89.2% of the students in the medical years desire to study the subject, which is almost exactly the same percentage of the physicians 89% who suggest the subject be taught to students although 50% of the now-physicians did not think of studying it themselves when they were undergraduates which means that there is change in awareness of the importance of studying this subject. This change in awareness is attributed to acquired experience which is the main reason of this change of opinion. As 81% of the physicians desire to study the subject, it means that teaching this subject is essential for the students as well as for the physicians.
- 2- The reason why the students think that they need to study this subject is the lack of sufficient information in this field, as only 3% of the teachers make connection of the medical subject with the Fiqhi aspects. This indicates that the teachers are either not aware of the importance of this subject or that they are incapable of making that connection. The explanation given to the desire of the physicians to study this subject and suggesting that it is to be taught to the students, is that 48% of the physicians are asked by their patients about some Fiqhi rules, and that 82% of the physicians refer these questions to the specialised people.

From what is stated in points I and 2 it is noticed that it is necessary to teach this subject. This is the initial question which this study wants to answer. As for the method how to teach it whether as an optional or compulsory independent subject, we notice that there is controversy among the students and physicians.

85% of the students would like to study the subject on optional basis, while 92% of the physicians would like it to be taught on compulsory basis. This difference in opinion is due to the fact that the students do not have free time in their schedules. On the

that the subject of the Islamic culture does not serve the purpose as concerning Fiqh connected with medicine.

58% want to study it as extra curriculum and optional subject.

## The Physicians:

The participating physicians were 56 in number from different stages and experiences.

#### The Results:

a- 28 physicians (50%) answered that they contemplated studying the subject in their undegraduate years, while 27 physicians (48.5%) answered that they did not contemplate studying the subject. The rest did not answer the question.

b- 45 physicians (81.8%) think that they need to study the subject now while 10 physicians (18.2%) think that they do not need to study the subject now, and one physician

did not answer the question.

c- It was found out that 50 physicians (89%) suggest that the subject should be taught to medical students, while 6 physicians (11%) are not of this opinion.

d- On the preference to teach the subject of Fiqh as an independent subject or as an optional subject, 49 physicians prefer that to be an independent subject, while 4 physicians prefer it to be an optional subject and 3 physicians did not answer the question.

e- When asked about their proficiency in Fighi matters related to the medical profession, 32 physicians (57%) say that it is average, 8 physicians (16%) say that it is suffi-

cient, 16 physicians (27%) say it is not sufficient.

f- When asked about the frequency of being asked by their patients about certain (Fiqhi) rules concerning sick people, 27 physicians (48%) answered that they had been in such situation, 6 physicians (11%) answered that they had not been in such situation, while 23 physicians (41%) answered that they are sometimes subjected to such situations. On how they handled this situation, they all said they showed concern, and tried to help one way or another, such as answering the patients' questions themselves or refer to the specialised people.

When asked about the need to ask the specialised people as concerning the Fiqhi rules in the field of their profession, 46 physicians (82%) answered positively while 10 physicians (18%) answered negatively. Out of the 46 physicians who asked the specialised people 31 of them (67%) said that they obtained answers to their questions while 15 physicians (33%) did not.

Reviewing the previous results, we find high percentages as follows:-

58% contemplated studying the subject in their undergraduate years. 81% think they need to study the subject now.

89% suggest teaching it to the students.

92% suggest teaching it as an independent compulsory subject.

57% think that their proficiency on Fighi matters is average.

48% of the physicians are asked by their patients about Fighi rules.
82% of the physicians need to refer to specialised people concerning Fight questions.

67% obtained answers to their questions.

#### Results of the Research:

230 forms of the questionnaire were distributed, and 214 forms were collected which means 93% responded. Those who replied that teaching the subject of Figh connected with medicine is needed were 186 i.e.86.9% and those who think that it is not needed were 28 persons i.e. 13.1%. Nobody objected to teaching of this subject. When divided into physicians and students, the number of physicians was 56 and the number of the students was 158.

#### The Results:

#### Students:

- 141 students replied positively for the teaching of the subject in question, while 17 students replied negatively. This means that 89.2% of the students need to study the subject, while 11.8% do not need to do so.
- Among the 17 students who replied negatively, it was revealed that 12 of them i.e.
   70.5% justified their refusal that they have enough knowledge of the subject. The other
   5 students, constituting 29% could not provide any justification. The following results were also revealed:-
- a-81 students (51%) have allowance in their time tables for studying the subject, while 77 students (49%) do not have allowance in their time tables.
- b- Out of 158 students, 140 agree that the period suggested for the study of the subject is suitable. Among those 76 students (54.3%) want that period to be one school year, while 64 students (45.7%) want the period to be more than one school year.
- c- 157 students answered two questions about how the teachers are concerned to connect the medical subjects with the Shari'a rules, while one student did not answer these questions. It was found out that 74 students, (47%) answered that they rarely find this concern from their teachers. 44 students, (28%) answered that their teachers did not show this concern at all. 35 students (22%) answered that there is concern, but it is not enough. 4 students (3%) answered that they notice concern shown by quite a number of their teachers. However, the outcome of this question is that the teachers are not concerned to connect the medical affairs with the Fighi rules.
- d- As for the benefit they get from studying the subject of the Islamic culture as far as the Figh on medical affairs is concerned, it was found out that 21 students (13%) answered that it serves the purpose, while 105 students (66%) answered that it does not serve the purpose at all. The other 21% are in between.
- e- When asked whether they want that subject within the curriculum or extra curriculum, 155 students answered this question and 3 students did not answer the question. From their answers it was found out that 90 students (58%) prefer it to be extra curriculum, while the other 65 students (42%) prefer studying it within the curriculum, In reviewing the answers in a, b, c and d we notice the high percentages are:-
- 89.2% desire to study the subject.
- 51% have free time in their time tables.
- 54.3% prefer to study the subject within one school year.
- 47% rarely find concern from the teachers to connect Fiqh with medicine. 66% think

# TEACHING FIQH TO MEDICAL STUDENTS AND THE NEED FOR IT (A CASE FOR STUDY)

#### Dr. Muhammad Abbid Bakhatma\*

All life must be for Almighty Allah. Life will not be as such unless we follow the true Shar'a in all aspects of life, otherwise we would be like those who would like to attain the levels of the good worshippers through bad work. As medicine is one of the aspects of life, the Shari'a rules should be applied on it together with all that is connected with it.

So the practice of medicine should not be done in methods which are not according to Shari'a, where the protection of the religion, which is the first aim of the Shair'a, precedes the protection of the self. It is an obligation on the physician to have enough knowledge of the Shari'a rules which concern his profession, otherwise he would be susceptible to violation of the Shari'a rules while doing his job. What makes the matter more difficult is that the physician is always dealing with an exceptional case, that is the case of illness, for which there are many rules. Some of these have been settled and others have not yet been settled.

A physician might find himself asked by his patients about things concerning religion. For this reason we come to the conclusion that a physician must learn the rules of Fiqh connected with his work. Therefore this subject should be taught to the undergraduate medical students so that on graduation they would be of good Fiqhi knowledge.

For this purpose the researchers have distributed a questionnaire among some interns and also among some physicians so as to know their opinions in this question of teaching Islamic Figh to medical students, not with the aim of conducting a questionnaire on a Shari'a question, but rather investigating the need for teaching this subject.

#### Kind of Research:

Two kinds of questionnaires have been distributed at random, one among the students and the other one among the physicians. The information collected was analysed by the computer to get the results.

Assistant professor of surgery, college of medicine, King Abdul Aziz University.

Ibn Masood, Al Hassan Al Basri and Al Nakhae said that "idle tales" referes to singing. Ayyisha, blessings of Allah be upon her narrated that Prophet Muhammad, peace be upon him said, "Allah Almighty prohibited the sale, the price and education of "Al Ghaynah" Imam Ghazali said "Al Ghaynah" is the bondmaid who sings for men in an orgy. But singing for her master is not understood to be prohibited from the statement of this Hadith. As for the purchase of idle tales as a substitute of religion and deviation from the path of Allah is prohibited, Anyhow, not all singing is substituting religion and a deviation from the Path of Allah.

2- Another evidence is from the verse:-

"Do ye then wonder At this recital And will ye laugh And not weep Wasting your time In vanities."

Ibn Abbas, blessings of Allah be upon them said this refers to singing, but we say if this is so, laughing and weeping should have also been prohibited because they are included in the verse.

- 3- They also stated what Abu Umamah narrated that the Prophet, peace be upon him said, "no one ever raised his voice singing, Allah would send two satans each one on each shoulder, hitting him with their heels on his chest until he ceases from singing." Imam Ghazali said this Hadith concerns some kinds of singing which moves what the satan wants.
- 4- They stated that it is narrated about Uqba Ibn Ammir that Prophet Muhammad, peace be upon him said, "anything that a man entertains himself in is false except taming his horse, shooting with his bow and arrow, and flirting with his wife."

Ghazali said that the word "false" does not indicate prohibition, but rather the inutility.

5- They also narrated the statement of Ibn Masood, blessings of Allah be upon him,

"singing germinates hypocrisy in the heart." some people added,

"as water germinates seeds."

Al Ghazali said, Ibn Masood meant that hypocrisy germinates as far as the singer is concerned, because his purpose is to show off his voice capacities and hence he tries his best to please the listeners so that they may appreciate his singing. This does not bring about prohibition.

As for analogy that the strings are analogous to playing and all earthly life is play and amusement, hence it should be permissible, however it should not be overdone or abused, the same way medicine should not be abused.

ing (Ka'aba) and the holy precincts.

- 2- Songs made by the soldiers in an Islamic expedition for mobilizings people. This is also permissible.
- 3- (Rajz) used by warriors at the time of encounter for encouragement and building confidence.
- 4- Songs of mourning and sorrow. These are of two kinds. One kind is appraised and the other is reprehensible. The reprehensible is despairing over matters that passed. Allah Almighty said:-

"In order that ye may Not despair over matters That pass you by. Nor exult over favours Bestowed upon you."

The appraised sorrow is the feelings of regret for not fulfilling one's religious obligations and weeping for forgiveness.

- 5- Listening at the time of glee and happiness, as when the (Ansar) inhabitants of Madinah welcomed the arrival of Prophet Muhammad, peace be upon him with the song, "Full moon has casted its light upon us."
- 6- Listening to the expressions of adoration when the adored is someone like a wife or husband.
- 7- Listening to the one who loved Allah and felt passion for meeting Him Almighty.

As for the prohibited listening it is divided into five categories:-

- 1- When the utterer is a woman who is afraid of temptations and mischief.
- 2- Listening to the instrument which is the pipes, strings, and the (Kuba) drum. Other than those three instruments all remain permissible such as tambourine (no jingles), the drum and the bar.
- 3- Listening to rhyme and poetry when there is narration of shameful deeds, and telling of lies about Almighty Allah and about His Prophet, peace be upon him, or about the Prophet's companions, blessings of Allah be upon them, or there is description of a particular woman.
- 4- When the listener is incapable of controlling his desires and emotions like in the case of those at the threshold of manhood. Listening for those is prohibited whether passion dominates their hearts for a certain person or not.
- 5- When the person is from the commoners on whom the love of Allah did not take its roots, and so listening might get hold of him and dominate his soul.

#### Evidences of Prohibitors:-

- 1- Those who advocate the prohibition of listening derive their evidence from the verse from the Holy Quran:-
  - "But there are, among men those who purchase idle tales"

Imam Ghazali said; if it is possible to say that this is permitted only on condition that it is mentioned in the Holy Quran, then it becomes obligatory to say that the sound of the nightingale is prohibited because it is not mentioned in the Holy Quran. But we all know this is not applicable. So if listening to a hollow sound such as that of the ass is permissible, then why does not the same thing apply to listening to a nice sound which conveys wisdom and correct meanings.

- As for the nice harmonious voice, the tune is what gives it that quality. A number of voices are nice ones, but they are out of tune. The harmonious tuned voice - or sounds are of three categories:-
- 1- Either they come out of inanimate matter, such as flutes, strings or drums.
- 2- Or they come out of an animal's vocal chords. This animal is either human or nonhuman. These are harmonious tuned sounds, and it is impossible that these sounds are prohibited for being good sounds. Nobody prohibits the sound of the nightingale. Therefore the other sounds cannot be prohibited, because there is no difference between one throat and another throat. The sounds that are produced by the bodies or instruments made by man such as the drum, and the tambourine are analogous to the sound of the nightingale. The things in exception are the musical instruments, the strings and the pipes which the Shara' mentioned their prohibition such as the saying of Prophet Muhammad, peace be upon him, "there will come men from among my Umma, who would permit (wearing) silk and the musical instruments." The prohibition here is not because of the pleasure one gets from hearing and listening to those (instruments), otherwise anything that gives pleasure to man would have been prohibited. When wine was prohibited, the harsh measures which were taken for weaning the people from drinking it were necessary because people were so attached to it. This exaggeration in weaning was carried on to the extent of destroying the wine vessels and hence the symbols connected with drinking and singing were also prohibited. These symbols are the strings and the flutes only.
- 3. Or the harmonious and the meaningful sounds which is poetry. It is produced only from the human vocals. Its permission is affirmed because it is a harmonious sound, the only increase is that it is meaningful, and the meaningful talk is not prohibited, and the harmonious nice sound is not prohibited. What should be looked into is what the poetry conveys. If it conveys a restricted meaning, then it is prohibited, poetry or prose whether put to tunes or not. However, if poetry is permitted without tunes, it may be permitted with tunes. When the single components are permitted, then when they are combined they should be permitted too. Because when the permissibles are added to the permissibles then the whole is not prohibited unless it contains a restriction not found in the individual components, and in the case of poetry there is no restriction contained. How can poetry be prohibited and it was recited infront of Prophet Muhammad, peace be upon him. "some of the poetry is wisdom."
- As for the allegation that poetry excites the heart (emotions) and all the predominant feelings I would say: Allah Almighty has a secret in creating harmony between the souls and the tunes, which have wonderful effects on them. Some of the sounds please, other sounds sadden, others relax and put to sleep and others make one laugh and be delighted. These tunes serve seven occasions:
- 1- Songs of the pilgrims. These are permissible poems created for praising and describ-

# THE STATEMENT OF IMAM GHAZALI ON LISTENING AND COMPASSION

Imam Ghazali summarized and explained the evidences stated by those who permit listening and those who prohibit it.

# Firstly The Evidences of Permission:

When someone says that listening is (Haram) prohibited, means that Allah Almighty will punish those who commit that, such thing is not known merely through a mental process, but it should be listened to that first, and the knowledge of the Shari'a matters is limited in the text or the analogy of a text on a similar act. When there is no text and no analogy of a text on a similar act, then saying that act is prohibited is invalid, and hence that act remains unsinnable like all the permissions. There is no text to be taken as evidence on the prohibition of listening and there is no analogy of a similar text, but rather, text and analogy all indicate the permission of listening.

As for analogy in this case, is that, to produce a song, so many factors are combined to arrive to that. First in singing, one may listen to a nice harmonious comprehensible voice which can move the heart. The general description of that it is a nice voice which might be divided into harmonious and other than that. The harmonious is also divided into comprehensible such as poetry and non-comprehensible such as the sounds produced from the solid matters and from animals.

As for listening to the nice voice, it should not be prohibited because it is (Halal) permissible by text and by analogy. The evidence of analogy is attributed to the fact that the sense of hearing when satisfied brings about release and pleasure. As man has five senses, each sense has a sphere of perception divided into pleasurable and detestable perceptions. Hence the sounds which are perceived through hearing and listening are either pleasurable such as the sounds of nightingales and flutes and detestable such as the sound of donkeys. The permission of the sense of hearing and listening is analogous to the permission of the other senses.

As for the text, it is narrated in the Hadith, "whenever Allah sent a messenger, he was not without a nice voice." Allah Almighty says:-

"For the harshest Of sounds without doubt Is the braying of the ass."(1)

<sup>(1)</sup> Surat-Loqman verse 19

Ustaz Najmel Din Omar Al Nasfi, know as Abu Hafs Al Kabir said in his Fatawa:
Singing, sounding the drums and tambourines, clapping, dancing and tearing off
the clothes which is done by the mystics and others, is not known in Shara'. It is interdicted in Shara'. It is one of the vanities which render someone's testimony contestable.
It is narrated that Prophet Muhammad, peace be upon him "forbade the sounding of
tambourines, the playing of cymbals and the pipe."

Imam Qurtubi stated that the first inventors of dancing and affecting of passion are The Samiri and his stray followers, when he brought out (of the fire) before the (people) the image of a calf which seemed to low and they started dancing around it. Some of the Malikis who explained (Al Rissalah) mentioned the comprehensive opinions of the four schools of thought on the question of singing and dancing:-

- The Hanafis said the mats on which people danced are not to be prayed on until they are washed.
- The Malikis said, the one who attends such kind of listening is a sinner and if he believes that it is permitted becomes an apostate.
- The Shafies said that the authorities must prevent such acts.
- The Hanbalis said if a witness attends with them, then his testimony is dropped.

The scholar Kamal eldin Al Damiri said:- listening in this known way is reprehensible and a major error, and listening to the tambourine and the pipe is prohibited. A number of scholars said it is prohibited, and the one who says that it improves the general taste is ignorant or evil. The conclusion of this discourse is that all the statements narrated about the respectful chiefs and men of learning, concerning listening is that it is permitted by some of those whom we do not oppose, and it is prohibited by some of those whose Fatawa are referred to. However, it should be known the practices of some of the late comers such as combining the rememberance, the souding of tambourines, clapping and dancing is a major prohibition and great sin in this time of ours. It must be forbidden by those who could do that either by the force of hand or by the tongue or by the heart and that is the weakest Faith.

Al Junaid said; listerners are of three categories:- the commoners, the monastics and the knowledgeable. As for the commoners listening is prohibited for them because their souls are not elevated, and as for the monastics, it is permitted for them because they strive, and as for our counterparts, it is recommended for them.

Ibn Hazm said, the one who intends to listen to singing and recreating the heart with the purpose of strengthening himself for the obedience of Allah, then he is obedient, and if he intends to strengthen for committing sins, then he is disobedient, and if he intends neither obedience nor disobedience, then it is nonesense forgiven just like a man going out to see his garden. It is understood that in these previous cases, the song listened to tackles a permissible subject. But if the object of the song was poetry describing a known foreign woman, it is forbidden by the consensus of all scholars, and if it describes an anonymous foreign woman, there is controversy in that, but in precaution it is not permissible.

The second category is listening to singing accompanied by musical instruments. In the well-known tradition in the four schools of thought that playing these instruments and listening to them is (Haram) prohibited. However, a group of the companions and the late comers are inclined towards its permission, probably because no evidence of prohibition had reached them.

As for the pipe, it is said that it is a complete musical instrument capable of producing all the tunes. There is controversy on it among the scholars. The majority are prohibiting it among whom is Abu Hanifa and his followers, and a group of the Shafies are inclined towards its permission.

Narrated in the Fatawa of Qadikhan:- listening to the sound of instruments is prohibited and it is disobedience, for the saying of the Prophet, peace be upon him "listening to the musical instruments is disobedience and attending them is lasciviousness and enjoying them is part of blasphemy. "But this is said by way of emphasis and if one heard suddenly, there is no sin on him. He must exert all efforts so as not to listen for what is narrated about Prophet Muhammad, peace be upon him that he put his fingers in his ears. As for the recitation of the poetry of the Arabs of old times, such poetry in which explicitly mentioned the praise of lasciviousness and wine is detestable because it mentions the ill-deeds. As for dancing, it is one of the signs of being incomplete. Listening is divided into three parts:-

-The prohibited. It is the sort of listening prohibited for the majority of the people, particularly the young ones, and the commoners who are enslaved by their desires and lusts, those who have been blinded by the love of this world, and who have forgotten the love of the Cherisher and the Hereafter, those whose intentions and aims have been perverted. Listening for such people would move only the abhorred detestable characteristics dominating their hearts.

- The second kind is the permissible listening It is for those who have no intention other than appreciating the nice voice and recalling happy moments and glee. Or for feeling of relief from painful memories.

- The third kind is the recommended. It is for those whom the love of Allah is filling their hearts. For them listening only moves the good characteristics.

Assailants know what vicissitudes Their affairs will take. (1)

It is narrated that Imam Abu Hanifa was always reciting this verse from a poem:-

It is no use
Indulging in sorrows
Happy life on this earth
is only illusion,
And all deeds
Not pleasing Allah
Are in yain.

Therefore a good voice and good acceptable poetry can not be prohibited or reprehensible, but rather preferred, desirable and recommendable.

As for the accompaniment of singing and the tambourine, the allowance on that came because it is an expression of gladness during the holidays, wedding celebrations, and welcoming someone's arrival. An example of this the welcome given to Prophet Muhammad, peace be upon, by the inhabitants of Madinah. They sounded their tambourines and were singing their welcome songs on the arrival of the Prophet, peace be upon him, when he immigrated from Makkah to Madinah.

# They were singing:-

Full moon has casted
Its light upon us.
From between the gaps of farewel
Thanksgiving is obligation on us
Whenever a caller
Called to the service of Allah

One group permitted the tambourine absolutely. The Hanafis limited that permission during wedding ceremonies only. They state the Hadith of the Prophet, peace be upon him, "Declare the wedding and sound the tambourine." However, the Hanafis condition that the tambourine must not have jingles on it, because the sound of the jingle repells the angels.

# Singing is divided into three categories:-

- A naive tune without the accompaniment of instruments. The majority of scholars are with its permission when it is ascertained that there is no mischief in it and it is safe from the forbidden. Some scholars divided singing into permissible and preferable. The preferable singing is the sort sung in weddings and the permissible is the one sung otherwise.

<sup>(1)</sup> Surat-ul Shu'arâa verse 224-227

Allah will collapse the earth beneath them and make out of them the monkeys and the pigs. "Narrated about Abdullah Ibn Omar who said that Prophet Muhammad, peace be upon him interdicted wine, gambling and drumming. Imam Ahmad said; I detest the drum. It is the thing which Prophet Muhammad, peace be upon him interdicted. A group of the ancestors said, singing is the charm of adultery, and the one who hears some instruments while he is passing on the road or while he is sitting, and then he stood up when he heard that, it would be better for him if he put his fingers in his ears, and it is narrated that some of the late comers used to do that. However that is not necessary, but if the man continued sitting with the intention to listen, that would be prohibited, and if he did not intend to listen, but had another intention such as eating or otherwise, that would also be prohibited, according to the scholars who prohibit that. Nevertheless some scholars showed disagreement on that opinion. They state as evidence that if listening to the flute was prohibited, the Prophet, peace be upon him would have forbidden it for those who had done it, and would not only have closed his ears. They say that, this indicates that, listening is only reprehensible.

Abu Talib Al Makki narrated that a man entered upon Prophet Muhammad, peace be upon him and found a group of people reciting the Holy Quran, and another group reading poetry, and the man exclaimed, oh! Messenger of Allah, Quran and poetry? And he, peace be upon him said, "one time from this and another time from this." Probably this is an indication of breaking monotony. The Holy Quran is the nourishment of the soul and poetry is the recreation of the self.

Prophet Muhammad, peace be upon him used to allocate a place in the mosque for Hassan- the Prophet's poet- from which to recite his poetry praising the Prophet, peace be upon him, who said, "Allah gives His support to Hassan as long as Hassan praised the Messenger of Allah, peace be upon him." Seeing this evidence it can be observed that poetry is not condemned absolutely, as some people imagine that, but the good part of it is always good and the bad part is always bad. This meaning can be derived from the verse:-

"And the Poets
It is those straying in Evil,
Who follow them
Seest thou not that they
Wander distracted in every
Valley?
"And that they say
What they practise not?
Except those who believe,
Work righteousness, engage much
In the rememberance of God
And defend themselves only after
They are unjustly attacked.
And soon will the unjust

sings of Allah upon her, concerning the permission to sing for the women of (Al Ansar). It is like the sing song made by the singers of the caravans. There is no excitement or temptation in such kind of singing. Evidence of this is seen in the saying of Ayyisha that she had two women servants who sang on the (day of Bugath) encouraging the (Ansar). On this saying the permission of singing is understood.

The Prohibition of Singing and Musical Instruments as Narrated in the Holy Book, the Sunnah and the Traditions.

On the prohibition of singing the Holy Quran states:-

"But there are, among men, Those who purchase idle tales."(1)

In explaining this verse, Ibn Masood said what is referred to here is singing. Ibn Abbas also said that it is singing and the like. A number of the late comers also explained that what is meant here is singing. Among those are; Mujahid, Ekrimah, Al Hassan, Saeed Ibn Jubair, Qatadah, Al Nakha'e and others.

Ibn Abbas said, in explaining the verse; "Wasting your time in vanites." that what is meant by that is singing. Some of the late comers, in explaining the verse; "And if they pass by futility, they pass by it with honourable (avoidance)" (3) said that (futility) here refers to singing.

In another Hadith-saying- peace be upon him said, "It is not permissible to sell them or buy them or teach them or trade in them and their price is ( Haram) prohibited."

Ibn Masood, blessings of Allah be upon him said, "singing geminates hypocrisy in the heart as water germinates the seeds."

As for the prohibition of musical instruments, Allah Almighty said;-

"Lead to destruction those Whom thou canst among them With thy (seductive) voice. (4)

Also narrated about Abu Malik Al Asha'ari, about Prophet Muhammad peace be upon him that he said, "people from my Umma would drink wine and give it a name other than its name, over their heads instruments are played and the girl singers sing,

<sup>(1)</sup> Surat Lugman verse 6

<sup>2)</sup> Surat-ul Najm verse 61

<sup>3)</sup> Surat-ul-Furgan verse 72

<sup>4)</sup> Surat Bani Israel verse 64

# THE QUESTION OF LISTENING TO (SINGING) ACCORDING TO IBN RAJAB AL HANBALI

A study and Comment by:-

## Dr. Amina Aljabir\*

This manuscript tackles the question of listening and chanting, when this question in the eighth century Hijrah had been subjected to extensive discussion among the jurists, the scholars of Hadith and the mystics. Ibn Rajab, in tackling this question, said:- listening to chanting, singing and musical instruments is of two sides:-

- one side when it is done by way of pastime and entertainment until the souls get satiated in their lusts and appetites.
- The other side is when it is done by way of approach to Almighty Allah through softening the hearts, rendering them lucid and removing hardness from them.

As for the first category, most of the scholars agreed on the prohibition of that sort of listening to singing and the musical instruments, which listening to them separately is also prohibited. Abu Bakr Al Ajjiri mentioned, and others, the consensus of scholars on the prohibition of that. What is meant by the prohibited singing is the affectionate and passionate sort of poetry in which the poet sings the praises of the woman and her beauty with the purpose of arousing the passion and sentiments. This is the kind of the prohibited singing as explained by Imam Ahmad, Is-Haq Ibn Rahawayhi and others. Such kind of poetry has two rules:-

- a- If it is melodized and set to music in a way that disturbs the peace of the hearts and lead them away from stability and steadiness, rekindling the latent whims and lusts, naturally innate in the human nature, then it is the prohibited singing.
- b- If such poetry is recited in a way that is not melodized or set to music, but would still move the hearts with lustful desires, then it is also prohibited, even if it was not named singing.

However, if it does not contain any of the things mentioned, it is not prohibited in this case, even if it was named singing.

According to this explanation, Imam Malik narrated the saying of Ayyisha, bles-

Lecturer at the Department of Jurisprudence and Fundamentals, College of Shari'a and Islamic Studies University of Oatar.

But help ye not one another In sin and rancour"(1)

stated this forbidding which necessitates prohibition. The Messenger of Allah, peace be upon him, cursed the wine, its maker, the one it is made for, its carrier, the one it is carried to, its drinker, its seller, and indicated all those who help in it.

Such is the rule on anything intended for the prohibited, such as selling weapons to fighting parties or to robbers, or leasing a house for selling wine or be used as a church and the like. The sale of all such things is (Haram) prohibited and the sale contract is false.

<sup>(1)</sup> Surat-ul Maida verse 2

"Help ye one another In righteousness and piety, But help ye not one another In sin and rancour," (1)

Advocating the non-cancellation and correctness of the lease contract is the opinion of Ibn Rushd. This opinion states that the prohibition is not on the essence of the contract. The wills of the two contracting parties are not contestable and there is no risk or uncertainty on the rent agreed upon or the property leased and no restriction. But the restriction is on the (sort) of utilization which is out of the contract. Ibn Rushd said that is analogous to the sale at the time of calling to the Friday prayer. The sale at this time is different in the method of its cancellation in which there are two opinions. But the prohibition of approaching trade at this time is uncontested.

The opinion of Abu Hanifa concerning this question is making emphasis on the essence of the contract. In Shafie school of thought, the opinion remains the same i.e. the contract is not cancelled due to what the lease is used for, although the disagreement between the two schools is in the question of prohibiting approaching the act itself, such as the sale of grapes to someone who makes wine out of it.

Ibn Quddama related to Shafie the saying that it is reprehensible to make such sates which lead to prohibition. In his answer to the Shafies Ibn Quddama said that such act resembles hiring a woman servant for practicing shameful acts. Shafie said. "the sale of juice to the one who changes it into wine is invalid".

The conclusion on that, the sale of juice to the one who is suspected to change it into wine is prohibited. Al Shafie said it is reprehensible. Some companions mentioned, that if the seller (of grapes) believed that the buyer changes it into wine, the sale is prohibited, and it is reprehensible if the seller only suspected that.

Ibn Al Mundthir narrated about Al Hassan, Atta and Al Thawri that, it is tolerable to sell dates to the one who uses them as intoxicant. Al Thawri said: selll the (Halal) permissible to whoever is, and he used as evidence the verse:-

"But God hath permitted trade"(2) and that the sale had been concluded after fulfilling all its conditions.

But Allah Almighty when saying:-

"Help ye one another In righteousness and piety

<sup>(1)</sup> Surat-ul Maida verse 2

<sup>(2)</sup> Surat-ul Baqara verse 275

the (Dhumi) leased a house from a Muslim and wanted to make that house a place of prayer for the public and sound a bell in it, he may do that. However, the owner of the lease and all the Muslims have to prevent him from doing that through (Hisba) religious police authorities, because by doing so (sounding bells in a place of prayer) is reviving their rituals and underestimating the Muslims and offending them. He is also to be prevented if he made that in his own house in (Dar of Islam) Muslim territories. This is in case that was not mentioned in the lease contract, but if it was conditioned that the (Dhumi) would lease the house and change it into a public place of prayer for the (Dhumis), that lease is not permissible because it is a lease for committing disobedience.

Concerning the third situation; if the landlord had knowledge of what the lease holder is intending to do in the lease in the form of impermissible acts, in this case most of the jurists do not differentiate between knowledge and the condition of intention as concerning the cancellation of the lease contract.

Ibn Quddama stated in (Al Mughni), it is not permissible for a man (Muslim) to lease his property to someone who would convert it into a church or a place for selling wine or for gambling. The majority of the jurists stated the same opinion. Abu Hanifa said, if your house is situated in a wilderness, there would be no objection to lease it for that, but his two companions disagreed with him on that and the other companions had controversy in arriving at what Abu Hanifa meant by that.

In my opinion doing so is prohibited and so the lease is not permissible. If a (Dhumi) leases a property from a Muslim and wanted to sell wine in it, then the land-lord has to prevent him. Al Thawri stated the same opinion, and Men of Opinion said that if the house was in a wilderness or up in the mountain then he may do what he wants. Any way, on this question there are two opinions; either the cancellation of the lease contract or not cancel it and offer that rent as charity, either because the rent in his case is (Haram) or for punishing the landlord without the rent being (Haram).

Some of the jurists differentiated between the deals made with the people of the Book, which is permissible and the deals with the others which is impermissible.

Controversy Between Jurists In The Question of Leasing, Regarding Prevention, Cancellation, Correctness And Validity.

As for the prevention and cancellation of the lease contract, that falls into the principle of (Sud Al Dtharayei) which means the prevention of the instruments of doing mischief. The advocates of this principle are Imam Malik and Imam Ahmad. The Hanafis and Shafies do not follow the same. The advocators of this principle, rely on it for deciding a rule on something on which there is no text and no incident to be used for analogy on the generalised and apparent meanings of verses from the Book of Allah and texts on similar questions which are disputable. As exmple of such verses, Allah Almighty says:-

# THE POSITION OF THE LANDLORD TOWARDS THE SHARIA IMPERMISSIBLE ACTS OF THE LEASE HOLDER

#### Sheikh / Abdulla Sheikh Mahfooz Ihn Beh.\*

A leased property in which there are Shari'a impermissible acts done by the lease holder, is either one of three situations:-

- 1- The landlord comes to know about these impermissible acts after the conclusion of the lease contract, or during the period of validity of the lease and the landlord not knowing about them at the time of concluding the contract.
- 2- The lease contract includes clearly such acts as part of benefitting from the lease.
- 3- The landlord has knowledge at the time of concluding the contract, about these acts, but not mention them as conditions in the lease contract.

Concerning the first situation if the landlord did not put the impermissible acts as conditions in the contract, and that he did not make known to the lease holder when the lease holder came to him, then in this case there is no way to annul the lease contract, because (Manfa'a) benefit from the lease is like the sold commodity. As the seller of a commodity would not have a free hand to act on the thing sold, so neither would the landlord. He would not have the right to interfer and recuperate those benefits. He is only like all other Muslims concerning the obligation to enjoin the righteous and forbid the wrong in accordance with the ability of each one.

# Ibn Abdeen said in (Hasheya):-

If the lease holder appeared to have been used to committing evil acts inside the lease such as drinking wine or dealing in usury, he is only asked to enjoin the righteous and forbid the wrong. Neither the landlord nor the neighbours will have the right to evict him from the lease because that would not be an excuse to annul the contract, and there is no controversy among the four Imams concerning this question.

Concerning the second situation; when the contract includes the conditions for the exploitation of the leased property in committing a (Haram). This is prohibited, and the situation being so, the lease contract is annuled not because the lease contract has ended up in using the (Manfa'a) benefit in a prohibited matter, but because the formulation of the contract contains the use of certain benefits in disobedience.

Al Kassani said in "Badayei Al Sanayei"; - being Muslim is not a condition in leasing. It is permissible to lease a property from or to a non-muslim or a (Dhumi). But, if

Professor in King AbdulAziz University. Wrote numerous researches and participations in Majma Al Fiqh Al Islami in the Islamic Conference Organization.

it found? Is there cruelty in amputating the hand of the one who steals the sweat of the others? Is there cruelty in applying the (Hud) on the adulterer? As a whole, are not the (Hudud) prescribed only to re-straighten life? Is there any aspect of cruelty in straightening life? Cruelty is only seen to be so when there is no justification, and it is mercy when it is justified.

As for the allegation that the Islamic Shari'a harnesses the circulation of capitals, and obstructs progress when it prohibits usury, is vain talk because the least that can be said about usury is that it is eating up property between people in vanities.

Almighty Allah says;-

"Oh ye who believe
Eat not up your property
Among yourselves in vanities;
But let there be amongst you
Traffic and trade
By mutual good will;"(1)

Usury is prohibited absolutely. There is no Ijtihad - independent reasoning in that, no tricks and no resort to loop-holes, It should be undersfood that any loan to be repaid with an interest is what Allah ordered us to abstain from. Allah says;-

"Oh ye who believe
Fear God, and give up
What remains of your demand
For usury, if ye are
Indeed believers.
If ye do it not,
Take notice of war
From God and His Apostle;
But if ye turn back,
Ye shall have
Your capital sums;
Deal not unjustly,
And ye shall not
Be dealt with unjustly. "(2)

<sup>(1)</sup> Surat-ul Nissa verse 29

<sup>(2)</sup> Surat-ul-Baqara verse 278-279

directing it in the way which would not degenerate any value, nor abuse dignity, nor enslave any soul nor destroy interests.

As for alleging that the texts of the Holy Quran are limited and precise, they do not know that is one of the secrets of the Islamic system which affirms the high esteem of the source of this legislation representing this system. the realism of the Islamic legislation made it state the principle capable of meeting all contingencies until the day of judgement. The sovereignty of Almighty Allah granted the human brain the capability of deducing rules and principles in a way that would not allow for any doubts.

As for alleging that the Fiqh legislature is not codified this shows the ignorance about the role of Fiqh, and ignorance about the contents of the Fiqh of the Islamic Mazahib and the diverse writings. Those who call for the codification before application are only discouraging. They want to distract people from the reality of Islam. The real value of any legislation is found only in its justice, the stability of life and not approaching the way of mischief. As long as Islam advocates all these principles, with no bargains and only for mercy, it is the most qualified system to be followed and its legal system to be applied.

"God commands justice, the doing of good."(1)

As for alleging that the way of thinking of the callers is obsolete, they, nevertheless, want to see the pillars of Islam fall down and its fundamentals to disintegrate. The Islamic thought is one entity which can not be partitioned or changed. Hence the Islamic solution to the most complicated problems is not changeable according to the whims and wishes of the conspirators who try to abuse the scholars of the religion.

The scholars of the Shari'a are its protectors. They would not save any effort in the search for solutions for all problems that emerge. They speak and make their judgements out of knowledge of the principles.

As for the allegation that the methods of the religious education no longer suit the present time is a weak proposition. Religion is not a commodity for sale, but it is the truth conveyed. The one who conveys the truth does not give regard to flowery sort of verbal utterances or forms of impression. Those who receive that truth should know its dimensions and exert efforts to attain it and reach the heights of perfection through it as it is affirmed in the essence of the function of Islam.

As for the allegation that the philosophy of the Islamic Shari'a concerning the crime and punishment has no constancy and that it is cruel, is lacking comprehension. We can say that the occurence of such (Hudud) crimes in a society and not apply the (Hudud)-Shari'a penal code - that society would go wrong and mischief would spread. So in the Islamic social morality, restrictions are forbidden and all the qualities which would strengthen the social relations are ordained. If there is cruelty in Islam, where is

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Nahl verse 90

system, but he does go astray when he tries to construct a substitute system of false and temptations, to replace the system of Islam which is based on the faith of unification within which man finds explanation of the secret of his existence;

"I have only created Jinns and men that They may serve Me."(1)

Also he can find explanation of the creation of the universe;-

"There is not a thing But celebrates His praise."(2)

The initial action to be taken by people for their good and improvement is to acknowledge the sovereignty of Allah and that there is no authority except for the system which Allah prescribed. A true Muslim is the one who would accept Islam in its entire aspects. It should be accepted as faith, as Shari'a (legislation), as religious rituals and as worldly system, containing a comprehensive legislation. In Islam there is no separation between unification and its obligations, which exclude the adjoining of God with other gods, and all that might lead to such adjoining, things like the desires which distract man from having a pure faith.

One of the greatest aspects of Islam is that it is the system prescribed by Almighty Allah, and so it will not fall short of giving solutions to the problems of man. But those who want to put off the light from Allah, imagine that they would be able to conquer the Islamic system through alleging frauds and using the devious methods. They say that we are living in the age of the materialist and that religion, as a spiritual frame has nothing to do with that, because, as they allege, its system is incapable of explaining all the happenings. They add more false arguments that the Islamic Shari'a has limited texts and that the Fiqh legislature is not codified and that the callers are of obsolete way of thinking, and the methods of religious education do not suit the present time, and the philosophy of the Shari'a in stating the prohibitions and their penal code, does not show constancy, let alone its cruelty. They also allege that in prohibiting usury, the Shari'a has harnessed the circulation of capitals. If the Muslims want to find their place in the world of today, they should neglect all the rules of limiting the movement of capitals and allow for the notorious methods of monopoly, exploitation and dealing in interest, they wrongly advise.

It is no doubt that, any wise person can see how sick this logic is, because the Islamic system fully understands and acknowledges the importance of wealth, and it is complementary to the faith of a Muslim. Wealth is not an end in itself but rather an allurement in this worldly life. Wealth is not everything in this world, but it is the devine system, founded on the spiritual aspect which constitutes our regard to wealth and our

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Zarriyat verse 56

<sup>(2)</sup> Surat-Bani Israil verse 44

morals of Islam. The details of these are postponed until faith takes its roots within the self, and the new Muslim himself becomes a caller when he will be ready to receive and conceive all sorts of details as long as the stage of rejecting the false has been passed successfully.

The Islamic Da'awa depends basically on The Holy Quran and the Sunnah. These texts do not state their verses and rules in accordance with the circumstances and conditions of the people, but nevertheless they are the origin and bases of instructing and directing them in the right path. Any caller, whosoever he is, when in doubt of any rule, is not given any concession to make a mockery of that rule, but rather, he should keep his politeness with Allah. When a caller rejects a Hadith, he should state the evidence why he opted for that rejection. If Almighty Allah granted him success in that direction, he will surely succeed in convincing his opponents, and if not, what he does will not have any more effect than that of a drop of poison on the wide ocean. This is why all the armies of evil from those orientalists and mercenaries, who meant enemity and evil for Islam, have all failed, and only the right remained. Islam is the religion of simplicity, rejection of narrowness and the consideration of interests. The Islamic Da'awa would achieve its goals by achieving these rules. When Da'awa is directed to simple people, the caller must give consideration to simplicity of presentation within the fundamentals of faith and religion. He should warn against any thing that might lead to the adjoining of God with other gods. He should preach the deeds which would lead to the Heavens. But when the Da'awa is directed to those people whose hearts and minds are sick, and who would turn blind eyes to the obvious facts, trials should be made to convince them to come to the right Path, but if they insist on their stay in the dark, they are left alone until Allah grant them guidance.

# The Fourth Issue

#### The Caller and How to Answer The Materialists

The materialists are part of the atheists. They allege to be knowledgeable in secularism which is by definition a pseudoscience detached from the religious basis. They have been nursed the materialistic culture which advocates that life can not continue unless it is fueled with materialistic medium. They allege that there is no place for the spiritual aspect in that. The state must follow worldly systems, giving no way for any spiritual notions, because, as they allege, religion must be separated from the state. The callers to Islam must be cautious about the devious and wicked methods used by these materialists in their attacks against Islam as they are trying to mix the devine with the human. But as Allah says:-

"Fain would they deceive God and those who believe, But they only deceive themseleves, And realize (it) not."(1)

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Baqara verse 9

The caller to Islam should affirm that the Prophets are the elites of Allah's creation. They have been chosen and granted absolute redemption and the best of qualities and the sharpest of intellects and the purest of souls, and hence they were the perfect example of a human being. Allah gave his support to them by offering them the ability to convince and to judge things correctly. These prophets did not come out of nothing, but they are the creation and the servants of Almighty Allah, who created them to have all these good qualities and attain that great place so as to convey His message to all mankind. All these good qualities meet in the message of Islam. Allah says:-

"The Religion before God Is Islam (submission to His Will)". (2)

The caller to Islam should also affirm that Islam is the religion of Ibrahim, peace be upon him, because it is the religion of unification which was also the call of Moses, peace be upon him to whom Allah talked. It is also the religion of the Servant and Word of Allah, Prophet Jesus, peace be upon him. Islam is the message of Prophet Muhammad, peace be upon him and it is the seal of all religions. It has been sent down to be accepted by people as it is, and it is not sent down to satisfy the whims of people. Its rules and judgements contain concealed wisdoms and aims. Whatever revealed of these wisdoms, they would still remain incomprehensible to the mind of man. People should believe these rules in good faith and not exhaust themselves trying to dig into the reasons behind these rules. This is only the will of Allah The Wise, The Knowing. The limited understanding of human beings can not grasp the will of Allah the Knower of all secrets.

From this view, the dimensions of the prophecy of Muhammad, peace be upon him, should be understood. Prophet Muhammad, peace be upon him, was not only sent to rid the world of the sins and evils which were prevailant at the time of ignorance, but also to rid the world of all kinds of ignorances to appear after that.

The caller should refute the challenges of the present time.

As the non-muslim societies of today are aiming at the achievement of good life, Muslims must raise the flag of Islam and revive its rules and principles, exactly as it was done by the initiator of the eternal Da'awa with the disbelievers of Makkah. The caller should also refute the false challenges of civilization according to the principles of the message of Prophet Muhammad, peace be upon him.

#### The Principles of The Muhammadan Da'awa:-

Prophet Muhammad used to invite to the Way of His Lord with wisdom and beautiful preaching, and indicating the characteristics of Allah, calling to the correct knowing of Almighty Allah, the kind of knowledge which avoids the path of ignorance and directs the people away from darkness. This is the strong frame within which a caller should work. Firstly to acquaint the people with the knowing of Allah, and secondly teach them the pillars and principles of Islam, and thirdly the values and fourthly the

<sup>(2)</sup> Surat Al-i-Imran - verse 19

that in their minds, that would lead to bad consequences. We are in a time in which cooperation and solidarity are badly needed. We should not show disagreement except in the practices which would lead out of the fold of Islam.

Even though, if each of these enemies wrote a book against Islam, that would not nestively affect Islam or put off the light of faith in the hearts of the Muslims, or erase the utterance of the admittance of unification, because man uttered admittance of unification in response to the nature in which Almighty Allah created him.

# The Da'awa and Questions of prophecy:-

To call a non-muslim to Islam, one should start with the general fundamentals of Islam and without getting to the details, because that might drag into arguments and disagreements, especially when these details are not founded on a text or evidence from the Holy Quran or the Sunnah. But the Da'awa in Dar of Islam, directed to Muslims, should go in two parallel directions; which are the direction of generalities for affirmation and confidence, and the other is the direction of details or particulars or branches, for the opening of new horizons for research and study in the field of improvement and perfection of worship.

One of the questions to be tackled from time to time by the caller, is the question of prophecy, not simply because of the confidence of believing in it, but also to make a connection between that and the sources of legislation. For anyone who acknowledges the fact that there is no god but Allah; that acknowledgement will not be complete unless it is connected with the utterance that, Muhammad is the Messenger of Allah. Even Muhammad himself acknowledged that Muhammad is the Messenger of Allah. He should believe that, not only the Holy Quran is the source of the legislation of Allah, but also the Sunnah which is the second source after the Holy Quran, containing commentaries and explanations of the Holy Quran, and making limitations to its absolutes and particularizations to its generalities.

Whenever the prophecy of Muhammad, peace be upon him is mentioned, it should be handled with politeness as well as the mentioning of the Sunnah. The philosophy and methods of the Sunnah are those of the Prophet, peace be upon him which are eventually the philosophy and the methods of the Holy Quran. Basically, it is the Da'awa to unification, the improvement of the life in the universe and the guidance of people to the path of the right. It is ignorance to stand against the Sunnah and support its enemies. It is also lack of faith. Any one who plunges into the realms of suspecting the correctness of the Sunnah, is only seditious, and should repent and return to Allah. A verse describes the Prophet, peace be upon him as:-

"Nor does he say (aught)
Of (his own) Desire.
It is no less than
Inspiration sent down to him."(1)

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Najm - verses 3 and 4

"And say:" Work (righteousness)
Soon will God observe your work,
And His Apostle, and the Believers. (1)

#### Second Issue

# Necessity of Firmness of Caller

The caller to Islam should be self confident and should stand firm for the counter attacks he would face, but he should care not for the storms of the false. One of these storms is the call for the woman liberation. It is a false call which tries to show as if Islam is perpetuating injustice on the woman or her servitude. All these are allegations which have no grounds, because the woman in Islam has her complete Shari'a rights, which the most advanced secular laws could not offer to the woman. As a person, the woman in Islam is quite respected and her character is highly considered. In the conceptions of Islam, a woman is not created so as to be looked at as an idol or a symbol of vices, but on the contrary, she is created to give birth to men and protect them from the vices and instill in them the valuable virtues. Whenever the caller of Islam witnesses a deviation from the good beliefs and conceptions, with the purpose of changing the good values, he should shoulder the responsibility of putting things right. He should make it clear, concerning the women liberation, that Islam would not permit obscenity or the public display of beauties or for the woman to be in privacy with a foreigner or approach any kind of activity which would open the doors of mischief and evil.

The caller to Islam should also participate in the improvement of the mass media so that they would be able to carry out the message of social education, and the education of the youth who should be provided with the fundamentals of faith and the principles of Islam.

In Islam, the mass media are means of instruction and guidance. They are obliged to address people wisely and intelligently. There are numerous facts which the mass media can diffuse to give a true picture about this right religion.

#### Third Issue

# The Challenges:-

The challenges which face the caller to Islam are numerous. They are reflected in the conspiracies, which are being woven by the enemies. These conspiracies are trying very hard to show the callers to Islam as if they are in disagreement. But the callers are advised to take their precautions and hold firm to the Book of Allah and the Sunnah of His prophet and the opinion of the majority.

The number of the enemies of Islam is great, and if the callers to Islam did not bear

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Tauba - verse 105

A Muslim is the hoister of the banner of Faith. He is the leader to be followed in ratifying the pillars of Islam. He must be a Mujahid in the path of Allah, offering all that he possesses. He must preach people, reminding them of the bad end of doing mischief and that ignorance always leads to destruction, and faith leads to salvation.

Stroies of the past nations should be recited for remembrance and instruction. In understanding these stories and knowing the morals behind them, Muslims would stand in the face of all kinds of mischief whenever it is spreading; and in the face of all disbelievers, if ever they stand in defiance.

The caller to Islam teaches people that Islam is the Holy Quran and the purified Sunnah, the Jihad in the path for raising the word of Truth, which is the path of Almighty Allah and no other god, and that Prophet Muhammad is the Leader of this Umma.

The only way for the Muslim society and the Muslim Umma to unite firmly and improve in all aspects, is to abide by and observe in detail the entire obligations of Islam. The rulers and leaders of the Muslim states, being the exemplary for their people, should follow the example of the good ancestry and call for their Cherisher and their Lord.

They should make their rule according to the rules of the Shari'a and should not rely on any other system, but advocate for the Shari'a rule and its application in all aspects of life.

The means of the Muslim as a caller to Islam is knowledge, the Jihad against the self, submission to the judgement of Allah, reminding Muslims of doing good, helping others for obedience and worship, and combatting misconceptions through convincing and without any coercion or compelling. There is enough logic and truth in Islam to convince those who went astray, and enough spiritual illumination to attract all the disobedients, and enough congruity with the correct faith according to which man was created, to prove the existence of Truth until the Day of Judgment. The caller to Islam should present the (Da'awa) to all people in the way Islam has prescribed; which is appealing to the correct faith. He should present the (Da'awa) as it is; knowledge and reinforce it by his own personal conduct and good manners, and affirm it with being ascetic, having no concern for the worldly pleasures, but having as a purpose, enabling Islam to explore new frontiers so as to be vanguard and protector.

The caller to Islam should present the whole fundamentals first and the general view of the Islamic faith. He should not exhaust the receiver as from the beginning with the minute details, but leave that for an advanced stage, not exempting himself from observing these details, so that his image remains as convincing in the eyes of those called, and also the image of Islam and its greatness. He should reinforce all the ideas and conceptions which advocate the Islamic civilization. He should also affirm that the value of work comes directly after the Shar'a of Allah, and that work itself is a worship and the perfection of work is one of the ordinances for the Muslim.

# ISSUES ON THE FIQH OF DA'AWA

# Dr. Muhammad Ibn Muhammad Shitta Abu Saad\*

The Islamic (Da'awa) is a call for the unification of God, the application of justice, the respect for the right with the purpose of civilizing man through getting rid of all that lowers him to the level of animals. Hence this Da'awa must be reinforced by the following actions:-

#### First Issue:-

Every Muslim is a (Daeyah) caller to Islam. The triumph of Islam would not be achieved except through the efforts of the Muslims. Every one should carry out his duty as perfectly as possible in his own field of work. The one who knows, teaches the knowledge he has, and every one should work according to his knowledge. If a knowledgeable Muslim teaches another Muslim, for the sake of Allah or even follow the correct Islamic method and conduct in all his deals, he would be as if he has conveyed the message of Allah, which is Islam. When Muslims congregate in a mosque, in full piety, having as their sole purpose Allah only, and work in the path of Islam as their means, they would be able to purify themselves from the evils of the material world, and get rid of the sin of following other than Allah. And for the mischief and wrongdoing to disappear, complete piety must be attained, and total obligation to the ordinances and prescriptions of the religion must be adhered to. Other Muslims must be guided and shown the right path leading to the way of Allah, whenever they have a tendency of deviating from that path. They should not be left to the whispers of the Satan, but rather address them with kindness. They should be encouraged to return to the Book of Allah and the Sunnah of His Prophet, peace be upon him.

The Islamic caller must believe strongly that the eventual triumph is for the belief of Faith, because Right will always remain right and False is always false. For this fact to remain, being deep-rooted in the conscience of Muslims, the Islamic caller must be precise in his judgements and elaborate in relvealing the sovereignty of Almighty Allah. He must also explain and differentiate between the (Halal) and the (Haram), stressing that it is the rule of Allah, after stating the relevant evidence which shows the way of the right by all means. It is well known that the enemies of Islam always support the disobedient Muslims and that the Islamic callers are always under-focused by these enemies with the aim of deterring them from their missions of consolidating the Shara' of Allah, through the logical, easy convincing dialogue, supported by facts. It should be known that the scholars of the Umma are the example in the application of the Shara' of Allah.

Ex-Professor in a number of Arab Universities.

<sup>-</sup> Counselor in the Egyptian court of Appeals

<sup>-</sup> Works now as consultant in the General Organization for Social Insurance in Saudi Arabia.

from hand to hand. As gold and silver are two kinds, each one differs from the other one in its intrinsic value, so are the paper currencies. They are different from each other in the evaluation given to each one by the issuing authority, and in the measures taken towards its acceptance and trust in it which are derived from the situation of that authority.

## The Prerequisites of This Opinion:

To say that the paper currency is considered an independent (Thaman) the same as the quality of valuableness in gold and silver and the other metal coins, and that these paper currencies are as many as the issuing authorities, this statement requires some Shari'a rules. Such as:-

- 1- The application of usury rules, in its two kinds on it as they are applied on (Al Nagdain) gold and silver and what is similar to them in valuableness such as coins. This requires the following:-
- a- It is not permissible to sell it for each other or for other valuable kinds such as gold and silver or coins, on credit at all.
- b- It is not permissible to sell one kind for its own kind in preference be that on credit or from hand to hand
- c- It is permissible to sell absolutely one kind for another different kind if the sale was from hand to hand.
- 2- It is obligatory to pay Zakat from it if its value reaches the minimum (Nisab) as for gold and silver, and if it was owned by those on whom Zakat is due.
- 3- The permissibility of (Salm) through it.

- 2- The obligation of Zakat from it whenever its value reaches the equivalent of two hundred (Dirham) of silver or twenty (Mithqal) of gold (equals 4.5 grams) and all the conditions for the obligation of Zakat of (Al Nagdain) are fulfilled. There is an observation here that the substitute of gold should not be obliged to zakat until its value reaches the (Nisab) of gold, and the substitute of silver should not be obliged to zakat until its value reaches the (Nisab) of silver.
- 3- The permissibility of (Salm) through it.
- 4- Regardless of the different shapes, names and nationalities of paper money, it should be considered as originating from only two kinds; which are gold and silver. The one which is originating from gold takes the rules applied on gold, and the one originating from silver takes the rules applied on silver.
- 5- When two kinds of paper money, originating from either gold or silver, are similar, preference in exchange between them is prohibited.
- 6-When two kinds of paper money, one of them is originating from silver, are similar, preference between them is permissible if they were (delivered) from hand to hand.

# Criticism of This Theory:

This theory is based on the presumption that the paper money is covered as a whole with either gold or silver, but in reality it is not like so. Most of the paper money is only documents which derive their value from the authorization of the state allowing dealing in it, and that people accepted it. The little of it which has coverage is not necessarily covered in gold or in silver, but it might as well be covered by something other than that such as real estate or financial stocks. It appears to us that this theory lacks all substantial support.

# The Opted for Opinion:

The paper money is an independent currency. The secret of being accepted in circulation, in financing, in absolute acquittal, is not the undertaking inscribed on every bill, that its bearer will be given its equivalent on demand, or that it is covered in gold or in silver, or that the authorities imposed its circulation and the conclusion of dealings through it, but rather the secret of its acceptance lies in the trust of people in it as being an absolute purchasing power, regardless of the method by which it attained that trust. Being so, the paper money is having the characteristics of (Al Nagdain) gold and silver, and that it became a (Thaman) by which things are evaluated, and people are confident when financed by it or save it. It is used as a commodity bought and sold, the same measure as in (Al Nagdain) gold and silver and consequently injustice and damage are probable when dealing in them. Why the rules of usury are applicable in (Al Nagdain) is their absolute valuableness. And as long as paper money is an independent currency and acquiring the rules of (Al Nagdain) then the rules of usury in its two kinds are applied on it as it is analogous with gold and silver. It will not be treated under the rule of usury for coin money which is valuableness. Considering that the paper currencies are of different kinds and different places of issue, therefore each currency is an independent kind, the rule applied on it is the same rule applied on gold and silver, as regards to the permissibility of selling it for each other, when different from its kind and

paper money as it is prohibited on commodities. But this compromise needs what may support it whether quoted or deduced. Those who say so can answer this objection by stating that money has two opposing factors of equal force, the factor of its origin which is the commodity, and the factor of its reality after circulation which is valuableness, and because of these two equal forces, money has remained in the middle position, between the commodity and the currency. However, this answer is rejected because when something is being pulled between two opposing factors, and remaining in the middle, the rule should be based on precaution and taking measures so as to acquit one's religion and one's honour as a measure for the protection of the five necessities; the religion, the self, the mind, the offspring and the wealth.

To apply on the circulated money the rules of what it is taken from, such as prohibiting the application of (Riba Al Fadhl) excess usury, is an invitation to (Dtharia) pretext or instrument to Riba (Al Nasea) delay usury. Presuming that the differentiation in the rule between coin money and (Al Nagdain) gold and silver is correct, then the connection of paper money to coin money should be under consideration, because undoubtedly there are differences between them to be seen in the following:-

- 1- The paper money, judging from its own reality, is deep-rooted in valuableness more than coin money.
- 2- By changing its nature from being a commodity to valuableness, the paper money has lost the ability to restore its old origin in the case of its cancellation, contrary to the coin money which in case that it is cancelled, it sustains its intrinsic value like any other commodity for trade.
- 3- The paper money has a very high value like (Al Nagdain) and in some cases one bill will have more value than the biggest gold or silver coin.
- 4- Coin money is usually used in evaluating the smaller commodities which are commonly needed by people. Hence there is a point to make the rules on them easier, for the public interest. This is one way of the explanation given to the permissibility of applying the rule of (Riba Al Fadhl) excess usury on them, by those who say so.
- 5- Because of the insignificant value of coin money, the big deals and transactions are not concluded and paid for in coins. But they are paid for in either (Al Nagdain) or in paper money. (Riba) usury does not exist, mostly, except in the deals with relatively high values. These differences have noticeable effect in giving the paper money more preference over coin money, and consequently consideration is made for this increase in the effects, rules and results.

# The Fourth Theory The Theory of Substitute:

This theory states that the paper money is a substitute of what it is used as compensation for i.e. gold and silver, and the substitute takes the rule of the substituted, and hence the paper money takes the rule of (Al Nagdain) absolutely because what is affirmed for the substitute is also affirmed for the substitute.

# The Prerequisites of This Theory:

1- The application of (Riba) usury in its two kinds on the paper money.

has undergone a change in kind, and the rule applied on its previous state is no longer applicable on it for the new consideration, because it can no longer be made use of as normal paper for writing on. In case that people obtain it and accept it as a price for their commodities, whether in the material form or as services, that is not because that paper has changed into a valuable kind, because that same valuable paper would immediately loose that value the moment the authorities cancel dealing in that paper money. Supposing that the intrinsic value of that paper remains, would that mean that any saved, demanded (Mal) is one of the commodities for which Zakat is not applicable except when intended for trade?

Is not gold and silver saved and demanded (Mal), and eventhough the Zakat due on them and the application of usury, in both kinds, on them is agreed upon by all scholars? It might be said that there is a text stating the obligation of Zakat on them even if they are not meant for trade. The answer to that, (Qiyas) analogy is a Shari'a evidence by which rules are affirmed. So the (Qiyas) applied on the paper money is a correct (Qiyas) rendering it in the same position of that on which there is a text. As for the question of being different from its own kind and its own metal, does that mean the drop of the rules on it:

# The Third Theory Connection of Paper Money With Coin Money:

This theory states that paper money is like coin money in their recent acquisition of valuableness. The rules applied on coin money as regards to usury, Zakat and (Al Salm) are also applicable on paper money in the same way.

# The Prerequisites of This Theory

The advocates of this theory meant, like so many scholars, to differentiate in the rule between paper money and (Al Nagdain) gold and silver, but those scholars are not in agreement among themselves. The moderate ones treated the coin money in the same rule as (Al Nagdain) in the application of (Riba Al Nasea) delay usury on it, as they agree on valuableness, and the prohibition of (Riba Al Fadhi) excess usury on paper money on the presumption that it is not the same as (Al Nagdain) from all aspects. Others think that the coin money and what is connected with it are not (Amwal) property subject to Zakat or to usury, and hence there is no Zakat due on them except when they are meant for trade, and there would be no objection to sell them for each other or for any other of its kind, differentially or in delay.

# Criticism of This Theory:-

The supporters of this theory are two groups. One group agrees with those who consider paper money as commodities, and this point of view had already been criticised. The other group which is the closest to correctness, but did not fully attain that in our view. In our discussion we stated that the compromise is to apply the rules applied on (Al Nagdain) on the coin money, as concerning the delay usury, and apply the rules applied on the commodities, as concerning the prohibition of excess usury on

This theory states that the paper money is a commodity for trade, having the same characteristics and rules applied on the commodity and it is directed as follows:-

- a- Paper money is evaluated (Mal) property. It is demandable, savable, sold and bought. Its nature and its substance differs from the nature and substance of gold and silver.
- b-The paper money is neither weighed nor measured and it is not a kind of the six usurious kinds which are stated in the Hadith, so it can not be connected with those kinds.
- c- The inscription on the bill stating its value and its name, is considered a matter of technical terms which do not change the nature of the paper money in that it is evaluated (Mal) property, and that it is not from the kind of gold or silver or any other of the usurious (Amwal) properties.
- d-The non existence of a common factor between paper money and coin money as regards to the kind and the measure. As far as the measure is concerned the coin money is weighed whereas little attention is given to weight or measure in the case of paper money.

# The Prerequisites of This Theory:-

Stating that paper money is considered stocks, requires the following rules:-

- 1- The impermissibility to conclude (Baye Al Salm) by it for those who precondition that one of the compensations should be in gold or in silver or any other metal coins, because the paper money according to this theory is not (Athman) but rather commodities.
- 2- Usury, in its two kinds is not applicable on it and hence paper money can be sold for paper money, differentially.
- 3- Zakat is not due from it unless it is meant for trade, because one of the conditions for Zakat to be taken from commodities is being meant for trade.

# Criticism of This Theory:-

To say that paper money is a commodity implies an unlimited negligence, the thing which would open the doors for usury, and dropping Zakat from most of the (Amwal) properties in our time.

#### Discussion of Evidences:-

They say that the paper money is one of the commodities. The paper kind, regardless of its type is evaluated, saved and demanded (Mal) property which is sold and bought and made use of in writing and else, and being so it is one of the commodities, having all its rules. But the discussion here is that if the concerned authorities resorted to some sort of paper from the same kind, and pieces of that paper were introduced to the people to deal in as money, and it was accepted as such, it is no doubt that paper

#### Criticism of This Theory:

The most important point of this theory is the undertaking printed on each bill that the equivalent value would be reimbursed whenever requested. But in reality this undertaking does not have any actual existence. It is only transcription on paper. It is restored only as affirmation of responsibility of the issuing authority. So to state as evidence that this undertaking is so considered, is not a well-placed proof.

As for the argument of the evidence that it is necessary to cover it all by gold or silver or by both of them, this necessity is not urgent, because it should be enough to cover part of it and the coverage for the rest of it would be implied in the governmental undertaking. Such method is followed by most of the issuing authorities. The other states, including the Islamic states are following the same. It is not essential that coverage is only by precious metals such as gold and silver. It can be other than that, such as financial securities or real estates. In most cases paper money is not covered by coin money, but mostly coverage is only a governmental undertaking, guaranteeing the reimbursement of its value in case that it is cancelled. Hence this is not enough evidence for paper money.

As for the value of paper money, consideration is not given to the bill in itself but to what it means, and money is anything that finds a public acceptance as a means of exhange. As long as the paper money is having the characteristic of being a means of exhange there is no difference if its value is in itself or in an external factor.

The guarantee of the issuing authorities to reimburse its value at the time of its cancellation, gives the paper money the trustful character and acceptance in circulation. Its value is not in itself but in the governmental undertaking. There is no proof to consider it stocks with debts on the issuing authority, as long as the undertaking to reimburse it in coin money at request is impossible.

In the theory that the paper money is only stocks, would put people in difficulty and constraint in their dealings, the thing which contradicts the Shari'a prerequisites.

The general principles in the Shari'a advocate that for any matter for which there is no text stating its rule, favour is given to the side which calls for easiness in dealings and in worships, rather than the side of difficulty and tightening, except when that matter is a sin. Allah Almighty says:-

He has chosen you, and has Imposed no difficulties on you In religion."(1)

The Second Theory
The Theory of Commodity:

<sup>(1)</sup> Surat-ul-Haj verse 78

# Opinions of Shari'a Scholars on The Rule and Nature of Paper Money:

The controversy of the scholars can be limited in four opinions each of which may be considered an independent theory with evidences and explanations. The first of these theories is:-

## The Stock Theory

This theory states that the paper money is stocks with credit on the authority which issued them. The initiators of this theory give these evidences as support for that:-

- 1- There is undertaking on each bill that the value of the bill will be paid to bearer whenever requested.
- 2- It is necessary that the money issued is to have gold or silver cover.
- 3- Paper money lacks actual value in itself.
- 4- The guarantee of the issuing authority to reimburse the value of a bill in case that it is cancelled or dealing with it is prohibited.

# Requisites of This Theory:

The acceptance of this theory requisites the sorts of Shari'a rules in which there appears to be hardship and difficulty.

- a- This Theory does not conclude (Baye Al Salm) with it where (Salm) is permitted, because the conditions agreed upon among the majority of scholars for (Salm) is the (Qabd) of one of the two interchangeable items (Al Ewadain) in the council of (Al Aqd) The (Qabd) receipt of paper money, in the opinion of supporters, is not actual (Qabd) receipt, but it is rather a sort of transfer from its source, and hence it becomes within the question of (Baye Al Kali bil Kali), or the sale of a debt for a debt.
- b- It is not permissible according to this theory, to exchange it for coin money whether in gold or silver even if that was from hand to hand, because the bill, according to the initiators of this theory, is a document of a debt in the absence of the council of (AI Aqd). And one of the conditions of exchange is (Qabd) in the council of (AI Aqd).
- c- Dealing in paper money, according to this theory, is part of transfer in mutual or reciprocal delivery from the issuing authority. There is controversy among the scholars upon the correctness of contracts of reciprocal delivery.
- d- Considering these bills as documents with a credit on the issuing authority, renders it subject to controversy among the scholars concerning the (Zakat) of credit, does it become obligatory before the receipt of the debt or after its receipt?
- And consequently (Zakat) of a debt is not permissible according to those who say that it is not before the receipt of the dept, because the equivalent of these bills can not be received.
- e- The invalidity of the sale of the goods, movables or (Athman) which are in ones safekeeping with these bills, because they are only documents of concealed debts.

cover of the paper money. This support may also be an undertaking from the authority. Or it may be both the material support together with the undertaking from the authority. So some of the currency would be covered by its material value in kind, and the authority undertakes to cover the rest without having a material cover, and this rest represents the majority of paper money. The gold and silver currency would not need any outside cover, because it is the cover of its own. Only the paper money which needs a material cover, because in itself, paper money is of no value and its monetary value is not compatible with its intrinsic value, which constitutes a big difference.

The material cover for the paper money is not a legal obligation to be in total, but it would be enough to cover part of it, so that the issuing authority would have limitations in issuing. There is no international law to impose a certain kind of cover for the paper money, and if some countries have chozen gold as a cover for their currencies, others have opted to use commercial stocks, which can be sold in stock market, as a cover. The cover can also be an estate. Having this cover does not mean that paper money is a branch of that stem, but rather the cover means a contribution in bringing about the trust in the paper money and the limitation of issuing. However, these two considerations are no longer that important.

# **Function of Money:**

The observer of the Islamic directives, concerning the activities of the individuals and the groups in collecting wealth, can easily understand that Islam narrows the scope of money exhange, because Islam considers money as a means which enables the exchange of commodities and services, and so as to be a standard and a criterion of determining the values of these commodities. To use money out of this meaning would lead to negative effects which would result in abandoning commercial dealings, the close down of factories and farms and consequently the accumulation of wealth in the hands of very few people who would try to dominate and control the interests of other people, the religious, the economic, the social and the military interests, Unemployment would spread, and acts of violence and vengeance would spring up as a result, aiming at property and honour. Islam, although does not prohibit the sale of (Athman) for each other, but still it makes some restrictions in this concern, which when observed, the personal interests which might contain some damage, when sold for each other, are refuted.

So it is not permissible to sell one kind for its own kind unless it is the same value and from hand to hand. When the kinds are different, such as selling gold for silver, or one currency for another currency, it is conditioned that (Qabd), delivery and receipt is concluded in the council of (Aqd), for that sale to be correct. These rules aim at narrowing the circle of dealing in (Athman), selling and buying, because they are not meant to be commodities to be sold and bought, but rather they are meant to be standard criteria for the evaluation of commodities and the facilitation of exchange. In this meaning Sheikh of Islam Ibn Taimiya says, "Dirhams and Dinnars (coin money) are not saved for themselves, but they are a means for deals and transaction, and that is why they are (Athman) in contrast to the other (Amwal) money, which are meant to make use from."

This lead to the second stage in which the money exhangers used to issue bank notes which were not more than documents about the cash deposits in their trust. Circulation of those bank notes before reaching the money exchanger for cashing them was much easier when no name was mentioned on them. At first circulation was very limited, but little by little trust in the money exhangers started to build up and the circulation of those bank notes spread among people who accepted those bank notes in their dealings and felt no need to cash them. When the money exchangers knew that fact, they issued new bank notes equal to those in actual circulation, which means that this new issue was not covered.

This lead to the third stage which meant a noticeable change in the history of paper money which was only documents for the deposited amounts in the first two stages. In this third stage those documents changed position from being a substitute to the coin money to replace money itself and takes its character although they were accepted with a little caution, inspite of being considered a storage of wealth, a criterion of value, and having absolute purchasing power. However this stage did not mean the completion of the cycle of paper money. They were not generally accepted because there was some confusion and issuance of notes was open to anybody who practiced money exchange. Hence the authorities had to interfer and take the necessary precautions to organize issuance of notes, control it and limit it in one bank or particular banks which have good reputation and responsibility. The state might even monopolize the issuance of notes if the public interest calls for that. The interference of the state, its control over the issuance of bank notes and the determination of their form is considered the completion of the cycle of paper money as being a currency with total powers of acquittal.

Are these bank notes compensatable by coin money in gold or in silver as a result to meet the undertaking written on them that the equivalent in gold or silver would be paid whenever demanded?

No doubt that at first, these money notes were only documents and transfer bills for coin money in gold or in silver. In all three stages, there was undertaking to deliver to the carrier the equivalent in fulfilment to that obligation which continued to be so for the authorities, until the issuers failed to meet that obligation unless the amount to be cashed was a large one. There was general acceptance of these money notes especially when all suspicions were removed from them. Little by little money notes were no longer compensatable by gold and they became an undertaking to pay to the carrier at the time of request or demand or any other similar expression. By reaching this stage, the relationship between the paper money and the coins money, came to a stop, which means that the value of the unit of paper money is an independent value.

## Principle of Paper Money:

Any currency in circulation used as a means of exhange must have something to support it and render it to be trusted as an unlimited purchasing power. This kind of support is either found within the currency itself, like gold and silver where their estimated value is in them, or that support strengthens the currency as when it is a tangible material such as the total gold or silver cover or the real estate, the stocks and shares

exchange between them.

c- diffculty of division when a small portion is needed for which no equivalent portion can be obtained.

d- difficulty of the commodities to sustain a constant value and hence can not become storage of wealth or an absolute purchasing power. All this was compensated in such a way so as to overcome these difficulties, and so a means of exchange was invented in order to become a unit of accounts and a criterion of values, a storage of wealth, and an absolute purchasing power. But this kind of means was not uniform among people. The different environment had different effects on the nomination of the means of exhange. So we find that in the coastal regions, the shells were used as money, and in the cold regions furs, being rare and badly needed, were nominated as a means of exhange, whereas in the temperate regions, ornaments of beauty like, ivory, feathers and beads were used as money. In Japan they used rice as a means of exchange, and in central Asia tea was used and in central Africa salt was used. But these commodities failed to keep pace with the total development in the aspects of human life, and that is why the economic thought searched to replace commodities as a means of exhange, by what is easier to carry and higher in value, and having the characteristics of permanence and the factors of indurance in its nature and chemical substances, so as to be protected against damage and fluctuations. The precious metals, such as gold, silver and copper had been discovered and so they were in use for a time in the form of bullions and unmoulded pieces. But there was a lot of confusion because of the difference in the kinds of these precious metals, gold in particular. The authorities, seeing this confusion, were obliged to interfer and monopolize the issuance of money. So it was issued in the form of pieces of metal in a known weight and known carat Each piece carried a stamp indicating the responsibility of the authorities about the weight and the carat. The metal currency became countable, after the interference of the authorities, instead of being weighed. Each kind was similar in quality and in quantity. Money was first coined in Asia minor in the seventh century B.C. The Greek civilization at its zenith had adopted a special currency known as (Drakhma). But the currency at that stage, even though it was trusted and had the capability of managing the deals between people, it was, nevertheless, incapable of keeping pace with the rapid economic development. The economists thought of developing the currency to conform with the rapid economic development, and hence paper money came into existence.

The paper money has passed through four stages along history.

The first stage can be seen in the way how the merchants of that time used to pay for their trade. The merchants did not use to carry cash money from one place to another for fear that they might lose it, and so they used to carry money transfer documents to one of the merchants in the place where they are intending to make commercial transaction. Those transfer documents were not money in reality but a temporary substitute for money. The carrier of those documents was free from worry in case he loses that document, because cashing the documents was conditioned with a written order from the transferer to the one transfered to, with his seal and signature that money is to be delivered to the carrier. To make those transfer documents more utilizable. The transferers agreed that their names were not to be mentioned on the documents, but only the undertaking of payment to the carrier, who was not nominated.

aims at a material profit through the violation of the protection of self such as trading in weapons between Muslims at the times of crisis, or the violation of the protection of the mind through trading in drugs and narcotics or the violation of the protection of the honour through running the prostitution places or the writing and publishing pornographic books, or the violation of the protection of the property of a Muslim, through deception or robbery or through the other kinds of deception as seen in the financial activities, such as gambling, usury and betting. All these are rejected economic activities and are not to be considered as constituents of the Islamic economy.

#### The Prices

A price is connected with dealing and buying, and it is denominated by money. Money or the price has certain characteristics when found in an independent material, it would be considered a price, irrespective of the elements which constitute that material or its intrinsic value. It is distinguishing the material and knowing its value. The economists state that money has three characteristics; firstly it is a means of public exchange, stipulating acquittal. Secondly it is a criterion of evaluation and thirdly it is storage of wealth. So we can say that money is anything which receives public acceptance to be a means of exhange whatever that thing is or in whatever form it should be. Hence, any other means for private exhange, such as stocks, cheques and bills can not be considered money because they lack the characteristic of public acceptance. In saying "receives" and not "received" means the elimination of the sort of money which is not permissible in dealing, whether systematically or customary, from taking the term money or having its characteristics or rules. And by saying "anything" we meant the generalization whether that thing is of a high rarity in itself such as gold and silver or it is of a relative rarity such as paper money- To affirm this meaning a number of juristic texts stated that; money is what is agreed upon to be considered. It is narrated about Sheikh of Islam Ibn Taimiya, the mercy of Allah be upon him, who said that, the "Dirham" and "Dinnar" are not known to have natural or Shari'a definition, but they relate to custom and agreement, because originally, consideration is not for what it is meant for, but that it is a criterion for the dealings.

The Dirhams and the Dinnars are not meant for what they are, but they are a means for dealings and transactions, and that is why they are considered "Athman".

# Beginning And Development of Money:

Man is civil by nature. He is insignificant when all alone, but he is dominant when he joins with his kind, without whose assistance he can not be able to live. For if he was farmer, he would need farming tools which he has to get from a manufacturer. In most cases man refuses to render what he can perform unless he gets something in return, and because of the factors of needing each other, there existed what is known as the barter system. But this system was obstructed by a number of difficulties, most important of which are:-

- a- difficulty of interchanging between two dealers.
- b- difficulty of stabilizing the values of commodities and the preservation of the rate of

# PAPER MONEY; NATURE AND RULE

## Sheikh Abdullah Ibn Suleiman Ibn Manie\*

The economists have defined economics as being the science which studies man in his daily activity, and it is concerned with that aspect of the activity of the individual or the group which is directed towards obtaining the material needs and the method of utilizing them in order to achieve affluence.

Or it is the science which studies the means of wealth production, and satisfying the material needs of the individuals.

Looking into these two definitions, we can see that the considered criterion for those who gave the definitions is to ascribe the legal quality on all that may result in financial profitting from the daily activities whether that result came as a product of the permissible dealing or dealing in the prohibited, such as dealing in liquors trade or in any other thing prohibited by Allah. The two economic systems, the capitalist and the communist are similar as regards to this financial profitting.

The same thing applies to the branches of these two systems such as socialism which meets with communism in transferring the freedom of the individual to the community to collect wealth and distribute it irrespective of the means used in collecting it.

But we, Muslims, take a stance towards these definitions and discard from them all that contradicts with the general philosophy of Islam, and what distinguishes it as general rules and unchanging principles which organize the financial relations between the individual and the group.

On the light of this, we can define the Islamic economics as a science which studies the aspects of activity of the individual and the group in what results in a Shari'a considered (manfa'a) profit, with the consideration of preserving the equilibrium between the interests of the individual and those of the group, so that none of the two interests predominates the other or brings about damage on it. So any economic activity aiming at a material profit through the violation of the Islamic faith, whether in its fundamentals or its branches, such as the diffusion of opposing principles in writing or in propagation or through any other means of publication, is a rejected economic activity which is not part of the Islamic economics, and likewise any economic activity which

Member of the Board of Scholars in the Kigdom of Saudi Arabia

<sup>-</sup> A judge in the High Cassation Court in Makkah.

These invariables are not only foundations for the existence of thought, but also they are foundations for its continuation and persistance. It is a serious error to think that excitement is the only means to attract the reader, without the obligation to follow these rules. It is true that contemporary man lives in this phenomenon of excitement because a number of the media made him feel this way when they presented to him the news of excitement and surprises so as to control his emotions. It is also true that there are still some people who would consider this phenomenon of excitement as part of their daily life irrespective of the true meaning of that. Some of the advertisement businessmen have directed man through excitement to what would achieve their material gains only.

Inspite of all that the "theory of excitement" in guidance, has never become a reality in this time, whereas a number of the invariables in the world of thought have remanined as they are, unchanged, even in the most excitement-loving societies. All evidence indicates the retreat of this theory, when most of the people have started looking for the mere truths after witnessing so many psychological and moral defeats resulting from the thought of excitement.

- The Arabic and Islamic contemporary thought has witnessed some of the publishing houses which intentionally resort to excitement in handling the problems, in the same method of that old journalist who used to teach his students not to publish any news if it did not contain something to excite the reader, no matter how much of turth was in that news.

Although these means of publication had their influence for sometime, but it started to loose grounds because of the penetrating mistrust of a high percentage among the readers, the thing which forced these means of publication to change their stand one time and change their methods another time. Probably the reality of these means and what they have ended into would convince those who would admire the expressions of excitement and thrill and the coloured pictures on the covers.

- The last thing our colleague told to this reader is that this journal only publishes the sort of sedate scientific researches which would fulfil the conditions of publication, as our aim is to acquaint the reader with the truth of his Shari'a, its tolerance, its easiness and what its Fiqh contains as practical solutions for the problems which the Muslim faces in his life presently and in the future, away from excitement and colouration.

Allah is all - helpful.

# A LETTER FROM THE STAFF

All praise be to Allah, and all prayer and peace be upon His Prophet, the honest:-

One of the members of the staff conveyed to us a point of view raised by one of the constant readers in which the reader said that we are living in an age with its phenomena and aspects different from those in the previous times, and according to these phenomena we are affected one way or another, inspite of being convinced or otherwise. He gave examples to that about what contemporary man faces in his private and public life. Privately, contemporary man might be forced to undergo some changes and rennovations in his house, even if he did not need to do that. That is why man made the interior parts of his house from cheap material, such as wood, so as to be able to change it easily. In his public life, man might be forced to rennovate his relations and his behaviour. In both cases this silent change - as that reader says - is not enough response to the phenomena of this time. There must be a "row" to indicate that change.

- From this general statement that reader entered into the details, in which he suggested that the research journals, including this one must make some changes in layout and in the method followed. He wants from these journals to adopt "excitement" as a means of increasing the number of their readers through presenting the questions which would excite their emotions and get to their inner selves. He wants them give consideration to the phenomena of the time, so that their calculations be correct and they remain as part of the phenomena of this time.
- The answer given by our colleague is that it is true that each time has its own phenomena and its own aspects and that man lives and interacts with these phenomena in the level imposed by his circumstances, but nevertheless the normal behaviour is always governed by a number of "invariables" which are not to be violated. Although man can change the interior of his house, but still he can not change its foundations, and if he can limit his public behaviour and his relations, he can not change the fundamentals of these relations, such as the obligation to deal through honesty, trust, fulfilling obligations and respecting the public conduct.
- The "invariables" in the world of thought are numerous and well known, on the top of which are :-

honesty of the world.
correctness of the objective.
search for the truth.
directing the mind with the obligation of responsibility.

«Whom Allah intends good grants him the knowledge and insight in Religion». Hadith

# CONTEMPORARY JURISPRUDENCE RESEARCH JOURNAL

A Journal Specialised in Islamic Jurisprudence

Editor-in-Chief

Dr. Abdur Rahman Hassan Al Nafisah

# Price Per Copy

| K.S.A.<br>Jordan<br>U.A.E.<br>Bahrain<br>Tunisia<br>Algeria<br>Sudan | SR. 12<br>JD. 1<br>D. 12<br>B.F. 700<br>Mm 800<br>D. 12<br>£s 12 | Egypt<br>Moroco<br>Mauritania<br>Iraq<br>S. of Oman<br>Qatar<br>Libya | EE 3<br>D. 12<br>ON 1200<br>1.D. 1<br>P.750<br>QR 12<br>1.Dr 1000<br>K.D. 1 |
|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Sudan                                                                | £s 12                                                            | Kuwait                                                                | K.D. 1                                                                      |
| Syria                                                                | LL. 35                                                           | Yemen                                                                 | YR 12                                                                       |

Annual Subscription

U.S.A., Canada & Europe US\$12

Annual Subscription: For Govt.

Offices and Agencies: SR, 150

For individuals: SR 100

Address:

Badia, North east of Princess Sarah Mosque, Riyadh, K.S.A

Phone 4351872

Fax 4352297

# DISTRIBUTORS:-SAUDI DISTRIBUTION CO.

| Jeddah | : 6694700 | Madina      | : 8228187 | Al-Hasa |           |
|--------|-----------|-------------|-----------|---------|-----------|
| Riyadh | : 4779444 |             | : 8229881 | Besha   | : 6226462 |
|        | : 4779040 | Yanbu       | : 3225834 | Abha    | : 2270647 |
| Dammam | : 8413317 | Gizan       | : 2220104 | Tabouk  | : 4321812 |
|        | : 8410840 | Qassim      | : 3249330 |         | : 4321164 |
| Taif   | : 7491831 | Hail        | : 5321555 | Najran  | : 5222901 |
|        | : 7454222 | Dawadamy    | : 6422211 | Keru'at | : 6421296 |
| Makkah | : 5585078 | H. Al-Batin | 7223293   | Sharora | : 5321125 |
|        | : 5584720 | Zulfe       | : 5927707 | Khafgie | : 7662677 |

Mail Address P.O.Box. 1918 - Riyadh 11441 - Kingdom of Saudi Arabia

# CONTEMPORARY JURISPRUDENCE RESEARCH JOURNAL

A Journal Specialised in Islamic Jurisprudence
Tenth Edition – Third Year

JULY-AUG-SEPT 1991

# IN THIS ISSUE

|  |  | Staff |  |
|--|--|-------|--|
|  |  |       |  |

| _ | 227 15000 | Contract of the Contract of th |        |     |      |
|---|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----|------|
| _ | Paper     | Money:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Nature | and | Rule |

Sheikh Abdullah Ibn Suleiman Ibn Manie

- Issues on the Figh of Da'awa

Dr. Muhammad Ibn Muhammad Shitta Abu Sa'ad

- The Position of the Landlord towards the Shari'a Impermissible Sheikh Abdullah Sheikh Mahfooz Ibn Beh

Acts of the Lease Holder

The Question of Listening to
(Singing) According to Ibn

Dr. Amina Al-Jabir

Rajab Al – Hanbali

– Teaching Fiqh to Medical
Students and the Need for It

(A Case for Study)

Dr. Muhammad Abbid Bakhatma

#### FATAWA AL MAJAMIA AL FIQHIA

- Inquiries from the Islamic Bank for Development
- Expropriation for Public Interest
- The Speculative and Investment Bonds

#### SOME FIGHT QUESTIONS

- Can a Woman Join Herself in Marriage?
- Is it Permissible for the Son to Neglect His Parents?
- The Rule on Buying the Usurped Property.
- The Rule on Genetic Engineering Aiming at Changing the Creation of Man or His Organs.

TEXTS AND DOCUMENTS